


голосъ
ЦЕРКВИ.

Ежемѣсячный церковно - общественный
журналъ.

Г О Д Ъ  И З Д А Н І Я  В Т О Р О Й .

1913 г. Негустъ —Сентябрь.

М О С К В А
ПЕЧАТНЯ А. И. СНЕГИРЕВОІ

ОСТОЖККГЛ, СЛНЕДОВСКІІ ПХР., сои. 1.

1913



С О Д Е Р Ж А Н І Е .

О Т Д Ѣ Л Ъ  П Е Р В Ы Й .
Стран.

1. Архипастырское слово въ день Воздвиженія Животво­
рящаго Креста.— Макарій, Митрополитъ Московскій. 3— 8

2. Архипастырскій призывъ духовенства и общества къ
борьбѣ съ пьянствомъ. —Владиміръ, Митрополитъ 
С.-Петербургскій.......................................................  9—  17

3. Архипастырская бесѣда о храненіи завѣтовъ стари­
ны.— М акарій, Митрополитъ Московскій. . .• . 18— 24

4. Слово на Рождество Пресвятыя Богородицы.— Васи­
лій , Епископъ Можайскій.......................................  25— 33

5. Духовный дневникъ.— Архимандритъ Арсеній. . . 34—  40
О. Стихотвореніе— * * * ................... 41—  41
7. Письма въ Бозѣ почившаго высокопреосвященнаго

Николая, архіепископа Японскаго................................ 42—  45
8 . Келейныя письма въ Бозѣ почившаго (| 17 февраля

1906 г.) Геѳсиманскаго старца-іеромонаха о. Варна­
вы.......................................................................................  46—  47

9. Творенія преподобнаго Макарія Египетскаго, въ ихъ
систематическомъ изложеніи.— Архим. Арсеній. . . 48—  70

10. По ихъ вѣрѣ.— А. Макарова-Мирская.......................71—  91
11. Бей ратники.— Іером. Николай...................................  92— 102
12. Нравственное ученіе Евангелія и Ветхозавѣтный За­

конъ.— Свящ. М. Сѳидерскій....................................... 103— 116
13. Христіанство, гуманизмъ и соціализмъ, какъ факторы

исторіи.— В . Свѣтловъ............................................ ..... 117— 126
14. Историческая справка о патріархѣ Никонѣ.— В. Фаль-

ковскій..........................................................................127— 135
15. Христіанинъ въ своемъ отношеніи къ собственности.—

Профессоръ С. З а р и н ъ ............................................136— 151

О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

16. Наши новые законы и законопроекты о свободѣ со­
вѣсти.— Профессоръ И. Б ер д н и к о въ ....................152— 170

17. Законодательство по церковнымъ дѣламъ въ царство­
ваніе Императора Александра III.— И. Айвазовъ . . 171— 215

18. Приходъ и приходская работа.— А. Куликова. . . 216— 221
19. Нило-Сорская мужская общежительная пустынь.— И. А. 222— 230
20. Воззваніе . . . . .  ..................... 231— 232



Архипастырское слово въ день Воздви­
женія Животворящаго Креста.

Зачѣмъ мятутся язычники и народы за­
мышляютъ тщетное? Возстали цари земные 
и князи собрались вмѣстѣ на Господа іі 
Христа Его.

Эти пророческія слова исполнились тогда, когда Иродъ 
и Понтій Пилатъ съ язычниками и народомъ Израиль­
скимъ собрались въ Іерусалимѣ на Христа Сына Божія, 
чтобы осудить Его и предать пречистое Тѣло Его на 
терзаніе и распятіе.

Но Распятый и Умершій воскресъ, восшелъ на не­
беса и возсѣлъ одесную Отца, чтобы покорять всѣ на­
роды; покоряющихся возстановлять изъ ничтожества и 
возвышать, а непокоряющихся низвергать и сокрушать. 
Не смотря на это, враги Его не перестаютъ враждовать 
на Него. Распявшіе Его ищутъ снова распять Его. Но 
такъ какъ до небесъ высоко, чтобы оттуда свести 
Христа снова на распятіе, то они терзаютъ то Тѣло, 
которое Онъ оставилъ на землѣ. Предполагаемъ во­
просъ; Господь съ тѣломъ вознесся на небеса; какое



-  4 —

же тѣло еще могло остаться на землѣ?—Да, на землѣ 
есть Его тѣло. Это тѣло—Церковь Его,—собраніе свя­
тыхъ, послѣдовавшихъ за Нимъ вѣрою и любовію и 
соединенныхъ съ Нимъ черезъ таинства.

Это тѣло—Церковь терзаютъ и распинаютъ враги 
Его до дне сего.

Савле! Савле! что Мя гониши? вѣщалъ нѣкогда 
Господь съ неба Савлу, гнавшему не Самого Христа, 
а Церковь Его. Значитъ гоненіе на Церковь есть го­
неніе на Христа, терзаніе Церкви,— терзаніе Тѣла 
Христова. Наша Россійская Церковь, а съ нею и госу­
дарство русское, испоконъ вѣка неразрывно связанное 
съ Церковію, находятся въ великомъ смятеніи и терза­
ніи. Православной Церкви грозитъ опасность отъ раз­
дѣленія нѣкогда единаго православнаго русскаго на­
рода на множество еретическихъ сектъ и раскольни­
ческихъ толковъ.

Господи, кто Твою ризу раздра? вопросилъ нѣкогда 
Святитель Петръ Господа, явившагося ему во снѣ въ 
раздранной ризѣ.—Арій, отвѣчалъ Господь. Арій же 
былъ еретикъ. И нынѣ Аріевъ много. Это тѣ ерети­
ческіе толки, которыми наполнилась земля русская. 
Всѣ эти секты и толки, несогласные между собой въ 
религіозныхъ вѣрованіяхъ и обычаяхъ, согласны во 
враждѣ къ святой православной Церкви.

И самодержавію православнаго русскаго Царя и един­
ству православнаго народа также грозитъ опасность 
отъ того разлада, который охватилъ страну нашу и 
сталъ разъѣдать религіозную, общественную и государ­
ственную жизнь нашего отечества.

И страна русская, какъ государство, находится въ опас­
ности съ одной стороны отъ стремленія окраинъ ея къ обо­
собленію, съ другой— отъ волненій, происходящихъ внутри 
ея, и дѣленій народа на партіи. Эти партіи, не имѣющія



о

почти ничего общаго между собой, объединяются также 
только въ одномъ—во враждѣ къ православной вѣрѣ, 
къ самодержавной царской власти и къ нераздѣльному 
единству русскаго народа, какъ господствующаго пле­
мени. А тамъ, гдѣ вражда, тамъ взаимное угрызеніе, 
тамъ взаимное истребленіе. Гдѣ вражда, тамъ и раздѣ­
леніе, а гдѣ раздѣленіе, тамъ начало порабощенія и 
уничтоженія: всякое царство, раздѣлившееся само въ 
себѣ, опустѣетъ (Лук. 11, 17). Всѣ эти секты, эти 
толки говорятъ о Божіемъ, толкуютъ о жизни на небѣ; 
а дѣйствуютъ такъ, какъ будто члены ихъ хотятъ на­
полнить собою адъ, или готовить для него обитателей, 
ибо въ царствѣ Божіемъ нѣтъ раздѣленій; на небѣ 
нѣтъ той вражды, какая существуетъ между сектами 
и толками и какую питаютъ всѣ они къ Церкви пра­
вославной. Эта ненависть къ Церкви знаменательно 
напоминаетъ собою ту ненависть, какую нѣкогда пи­
тали къ Главѣ Церкви—Христу тѣ вожди еврейскіе, 
которые распяли Его: возненавидѣша Мя туне, сказано о 
нихъ. Туне—напрасно и теперь ненавидятъ Церковь — 
Тѣло Христово всѣ отдѣляющіеся отъ нея. Враждебные 
православію и стремящіеся разрушить существующій 
государственный строй вожди партій обольщаютъ народъ 
обѣщаніями обогатить его; они возбуждаютъ его къ гра­
бежу и поджогамъ. Для своихъ преступныхъ цѣлей 
они добываютъ средства грабежомъ и иными спосо­
бами, неодобряемыми ни закономъ, ни совѣстію, а 
тѣмъ болѣе Евангеліемъ; способами, допускаемыми 
развѣ только среди шаекъ грабителей.

Мнимые народнини обѣщаютъ водворить въ странѣ миръ, 
а поселяютъ въ ней волненія, лишая народъ той спокой­
ной жизни, которою онъ пользовался. Они обѣщаютъ 
водвореніе порядка, а водворяютъ нестроеніе, поставляя 
для богоучрежденной власти препятствія къ отправле-



—  6 —

нію ею своихъ обязанностей, обезпечивающихъ по­
рядокъ. ’

Они хотятъ привести страну въ такое состояніе, чтобы 
ей грозила опасность отъ безначалія, когда ни въ селѣ, 
ни въ городѣ не будетъ возможности поставить на­
чальника. И можетъ наступить такое время, когда жи­
тели деревни, выбравши изъ среды своей старшину, 
скажутъ ему: „будь нашимъ начальникомъ"; а онъ 
отвѣтитъ: „нѣтъ, я не буду вашимъ начальникомъ; 
ибо быть начальникомъ значитъ стать около смерти, 
а я боюсь смерти".— „Будь нашимъ начальникомъ", 
скажутъ жители города избранному своему, а онъ отвѣ­
титъ: „нѣтъ, изберите другого; а я боюсь крамолы и 
не могу быть вашимъ начальникомъ" Тогда семеро 
ухватятся за одного отрока и скажутъ: „будь хотя ты 
нашимъ начальникомъ". А сей отвѣтитъ: „хорошо,
повинуйтесь мнѣ, идите за мной"—и пойдутъ всѣ на 
погибель. Тогда изнуряемые голодомъ отъ прекращенія 
работъ придутъ и скажутъ распорядителю работъ: „дай 
намъ работу, чтобы выработать намъ хлѣба для себя 
и голодныхъ дѣтей нашихъ"; а онъ скажетъ имъ: не 
могу дать вамъ работу, ибо крамола грозитъ мнѣ огнемъ, 
если я допущу васъ въ рабочій домъ. А когда не ста­
нетъ ни власти, ни труда, тогда жизнь въ странѣ оста­
новится: не слышно будетъ звука молота и удара мо­
лотила; остановится колесо; заржавѣетъ соха и борона; 
не станетъ паръ работать и прекратится движеніе ма­
шинъ. На улицахъ не видно будетъ блюстителей по­
рядка; невозможно будетъ ни пройти, ни проѣхать бе­
зопасно. Въ городѣ дневной и ночной грабежъ и не- 
кому будетъ спасать отъ этого. Не придется ли тогда 
и намъ поступать такъ же, какъ сдѣлали нѣкогда наши 
предки, пославшіе къ варягамъ пословъ просить ихъ 
къ себѣ въ начальники, говоря: „земля наша велика,



—  7 —

а порядка въ ней нѣтъ: придите и княжите надъ нами“. 
Но можетъ случиться нѣчто худшее этого: варяги сами 
придутъ къ намъ незванные, какъ нѣкогда приходили 
Монголы, и, пользуясь междоусобіемъ, овладѣютъ на­
шей страной и будутъ водворять въ ней порядокъ по 
своему.

Да сохранитъ насъ Богъ отъ этого!
Такъ что же намъ дѣлать?

•Обратимся къ Господу съ молитвами и покаяніемъ, 
какъ молились и каялись наши предки во времена ли­
холѣтья. За грѣхи наши Господь намъ послалъ такую 
напасть.

Мы отступили отъ Бога, нарушили заповѣди Его; 
мы пренебрегли уставами святой Церкви Его, и вотъ 
исполняется надъ нами то, что изрекла мудрость на­
родная: той землѣ не устоять, гдѣ начнутъ уставы 
ломать.

Опомнись же, русскій народъ, встань на охрану 
устоевъ земли, какъ защищали ихъ предки въ старыя 
времена.

Объединись, русскій народъ, около Святой Церкви, 
подъ руководствомъ ея добрыхъ пастырей, въ послу­
шаніи уставамъ церковнымъ. Сплотись около престола 
Царскаго, подъ предводительствомъ вѣрныхъ слугъ ца­
ревыхъ, въ повиновеніи богоучрежденной власти.

Спасеніе нашей страны въ святой Церкви: она мо­
жетъ дать миръ чадамъ своимъ, если они будутъ слу­
шать ея голоса; она защититъ ихъ молитвою своею, 
она оградитъ ихъ уставами своими.

Возвратимся къ Церкви, которую мы стали забывать 
и оставлять. Будемъ неуклонно собираться въ храмы 
наши, и сановные, и простые люди, землепашцы, торго­
вые люди и ремесленники—всѣ будемъ неуклонно при­
сутствовать при богослуженіяхъ воскресныхъ и празд-



—  8 —

ничныхъ; прекратимъ наше веселье, освятимъ дни 
праздниковъ, предоставивши посѣщеніе увеселитель­
ныхъ зрѣлищъ въ это время иновѣрцамъ и отрекшимся 
отъ Бога.

Будемъ соблюдать установленные Церковію посты, 
будемъ увѣщевать и обличать нарушителей уставовъ 
Церкви, какъ виновниковъ гнѣва Божія, постигающаго 
землю русскую., Будемъ воспитывать дѣтей въ страхѣ 
Божіемъ, въ благочестіи, въ почитаніи старшихъ, въ 
любви къ святой Церкви. Будемъ .избѣгать раздѣленій 
и раздоровъ церковныхъ и общественныхъ. Объеди­
нимся около нашего Державнаго Царя православнаго, 
какъ Онъ недавно призвалъ къ этому всѣхъ вѣрнопо­
данныхъ истинныхъ сыновъ земли русской. Станемъ 
на защиту богоучрежденной власти, отъ Государя по­
ставляемой.

Будемъ всѣ каяться въ грѣхахъ нашихъ: пусть одни 
изъ насъ каются въ грѣхѣ отступленія отъ Бога, от­
паденія отъ Церкви. Другіе да приносятъ покаяніе въ 
грѣхѣ идолопоклонства—въ поклоненіи золотому тельцу 
и мамонѣ—богу богатства, съ отступленіемъ отъ Бога.

Пусть кается русскій народъ, земледѣлецъ и рабочій 
въ чрезмѣрномъ пьянствѣ, въ развратѣ, въ непослу­
шаніи пастырямъ церкви, въ неповиновеніи богоучре­
жденной власти. Наложимъ на себя добровольный 
постъ, смиримъ себя, какъ Ниневитяне, и будемъ умо­
лять Милосердаго о прощеніи, какъ научаетъ этому 
пѣснь церковная: согрѣшихомъ, беззаконновахомъ, не- 
правдовахомъ предъ Тобою; ниже соблюдохомъ, ниже 
сохранихомъ, якоже заповѣдалъ еси намъ. Но не пре- 
даждь насъ до конца, отцевъ Боже.

Спаси, Господи, люди твоя и благослови достояніе 
Твое!

Макарій, Митрополитъ Московскій.



Архипастырскій призывъ духовенства и общ ества къ  
борьбъ съ пьянствомъ * ) .

Въ катихизисѣ преподается преимущественное уче­
ніе о заповѣдяхъ и о нарушеніяхъ ихъ подъ вліяніемъ 
невоздержанія. Для невоздержнаго, для пьяницы, нѣтъ 
ни одной заповѣди священной. Онъ готовъ во всякое 
время нарушить святую заповѣдь, если этого потре­
буетъ Отъ него страсть къ водкопитію. „Водка, ска­
залъ одинъ изъ борцовъ противъ пьянства, есть боль­
шой другъ всѣмъ грѣхамъ и порокамъ". Только не 
слѣдуетъ въ школѣ перечислять за одинъ разъ всѣ 
грѣхи и нарушенія заповѣдей, которыя происходятъ 
отъ пьянства и невоздержанія. Это для того, чтобы 
дѣти въ различныя времена все снова и снова приво­
дили себѣ на память послѣдствія невоздержанія. При 
изученіи напр. третьей заповѣди, я сказалъ бы: бере­
гитесь, дѣти, грѣха противъ третьей заповѣди, грѣха 
оскорбленія' имени Божія! Избѣгайте всего, что мо­
жетъ подавать вамъ къ тому поводъ! Пріучайте себя 
уже теперь къ добродѣтели воздержанія, какъ къ пред­
варительной ступени строгаго воздержанія и трезвости 
впослѣдствіи, когда придете въ зрѣлый возрастъ, по-

*) Продолженіе.—См. „Г. Ц.“ м. Іюль 1913 г.



—  10

тому что невоздержаніе и пьянство чаще всего приво­
дитъ человѣка къ оскорбленію имени Божія! — Здѣсь 
я, согласно намѣченной цѣли, позволю себѣ изложить 
мысли при объясненіи каждой заповѣди въ отдѣльности.

Первая и вторая заповѣди. Въ Библіи о невоз­
держномъ человѣкѣ говорится: „его Богъ есть чрево". 
Св. Амвросій присовокупляетъ: грудь (сердце) его храмъ, 
желудокъ—его алтарь, а поваръ—его священникъ. Это 
значитъ: какъ для добраго христіанина самое любезное 
и дорогое есть Богъ, Коему онъ старается дѣлать все 
угодное, такъ для пьяницы самое высшее и любезное— 
это удовлетвореніе его страсти. Она для него имѣетъ 
большее значеніе, чѣмъ Богъ, чѣмъ небо и адъ. Ей 
онъ все приноситъ въ жертву. Если еще въ уголкѣ 
его сердца теплится какая-нибудь искорка религіи, то 
водка служитъ тою водою, которая совершенно зали­
ваетъ и погашаетъ ее. Кто преданъ пьянству, тотъ не 
можетъ уже благоговѣйно молиться, и нигдѣ нельзя 
услышать такого издѣвательства и насмѣшекъ надъ 
религіею, какъ за стаканомъ водки среди опьянѣвшихъ.

3- я Заповѣдь. Какъ часто оскорбляется пьяницею 
имя Божіе въ дикомъ порывѣ гнѣва! Онъ не имѣетъ 
уже ни- страха, ни благоговѣнія предъ величіемъ Бога. 
Онъ даже дерзаетъ ругаться надъ Нимъ. Дать завѣ­
домо ложную присягу, произнести ложную клятву, для 
пьяницы не составляетъ никакого стыда. Сколько не­
правды и лжи находитъ себѣ мѣсто на устахъ его!

4- я Заповѣдь. Предающіеся винопитію въ праздники 
сидятъ съ утра и до поздней ночи въ трактирѣ и шу­
мятъ тамъ и производятъ разнаго рода безпорядки. 
Кто пошелъ по этому пути, тотъ скоро потеряетъ охоту 
и къ участію въ богослуженіи; во всякомъ случаѣ онъ 
не будетъ уже присутствовать здѣсь съ надлежащимъ 
благоговѣніемъ. Ссоры, драки и буйства, оканчиваю-



—  11 —

щіеся часто ножевою и револьверною расправою, па­
даютъ большею частію на воскресные и праздничные 
дни. Изъ 50 убійцъ, которые сидѣли въ тюремномъ 
заключеніи въ 1897 году въ нашемъ городѣ, 45 совер­
шили это преступленіе въ пьяномъ видѣ, въ празднич­
ные дни. Изъ 97376 осужденныхъ въ 1902 году за при­
чиненіе увѣчья, 34.652 совершили это дѣло тоже въ 
праздничные и воскресные дни. На будничные дни па­
даетъ 198 случаевъ, а остальные (слѣдовательно почти 
втрое болѣе)—на воскресные и праздничные.

5- я Заповѣдь. Неумѣренно предающійся винопитію 
сынъ теряетъ уваженіе, любовь и послушаніе къ сво­
имъ родителямъ. Такія сцены разыгрываются въ семьѣ, 
когда взрослые сыновья или даже подростки возвра­
щаются домой поздно вечеромъ или среди ночи пья­
ные! Грубые, запальчивые отвѣты, дерзкія рѣчи, пас­
мурныя лица, нахмуренныя брови и даже насилія про­
тивъ отца и матери! Сколько родителей умираютъ отъ 
скорби и сердечной туги о своихъ, преданныхъ пьян­
ству и распутству дѣтяхъ! Какъ бѣдствуетъ и нищен­
ствуетъ иной престарѣлый и безпомочный отецъ, по­
тому что сынъ все приноситъ въ жертву пьянству!

6- я Заповѣдь. Многочисленны грѣхи противъ шестой 
заповѣди, которые происходятъ отъ пьянства. Около 
двухъ тысячъ человѣкъ, даже по нашей русской, да­
леко неполной, статистикѣ ежегодно оканчиваютъ свою 
жизнь самоубійствомъ вслѣдствіе чрезмѣрнаго употре­
бленія спиртныхъ напитковъ. Пьяницы ослабляютъ и 
разстраиваютъ свое здоровье и сокращаютъ жизнь. По 
оффиціальной, Правительственной, вѣдомости въ Соеди­
ненныхъ Штатахъ Америки въ промежутокъ времени 
отъ 1845—до 1855 умерло отъ алкоголя 300.000 чело­
вѣкъ, оставившихъ послѣ себя одинъ милліонъ сиротъ, 
и 100.000 были приняты въ больницы. А сколько про-



—  12 —

исходитъ отъ пьянства несчастныхъ случаевъ съ смер­
тельнымъ исходомъ у насъ въ Россіи! Въ одномъ только 
1895 году:

утонуло въ пьяномъ видѣ 9126 чел.
умерло отъ удара вслѣдствіе опьяненія. 3277 
убилось, при паденіи въ пьяномъ видѣ- 

съ крышъ, лѣстницъ, лѣсовъ, съ оконъ,
съ конокъ, съ возовъ . 8757

разбилось объ тумбы и фонари . 2896 „
повѣсилось въ пьяномъ видѣ 834
сгорѣло. 1530
зарѣзалось. 674 „
отравилось. 3751)„

А сколько наконецъ человѣческихъ жизней находится 
въ рукахъ отдѣльныхъ пьяницъ, напр. служащихъ на 
желѣзныхъ дорогахъ или фабричныхъ надзирателей! Не 
безъ права, поэтому, водку называютъ лучшею гончею 
собакою смерти, которая (собака) толпами загоняетъ 
людей въ ея сѣти.

7-я и 10-я Заповѣди. Многіе изъ людей приходятъ 
къ нарушенію цѣломудрія и распутству вслѣдствіе не­
воздержанія и пьянства. Питейныя заведенія иску- 
ственно возбуждаютъ животные инстинкты своихъ по­
сѣтителей. Какъ у однихъ возникаетъ здѣсь наклон­
ность къ ссорамъ, къ буйству и дракѣ, такъ у другихъ 
раздражается чувственная похоть, которая очень часто 
имѣетъ своимъ послѣдствіемъ блудодѣяніе. Если, по 
словамъ апостола, уже и въ винѣ заключается блудъ, 
то тѣмъ болѣе въ водкѣ. Если бы не было въ мірѣ 
этого вредоноснаго зелія, тогда гораздо менѣе было бы

*) См. „Трезвая Жизнь". Изд. Александро-Невскаго Общества, Петер­
бургъ.



— 13 —

нецѣломудрія и распутства. По ученію Церкви, каждый 
водкопійца блудодѣйствуетъ, если не тѣлесно, то по 
крайней мѣрѣ своими пьяными устами, своими пья­
ными глазами, и своею пьяною душей.

8- я и 10-я Заповѣди. Одержимый страстью пьянства, 
если нѣтъ уже у него своихъ денегъ, хватается за 
каждое средство, чтобы только добыть свой желанный 
напитокъ. Онъ обкрадываетъ свою семью, продаетъ 
одну за другою домашнія вещи, даже самыя необходи­
мыя одежды своихъ дѣтей, закладываетъ домъ и дворъ, 
дѣлаетъ долги, даетъ векселя и т. п. Пьяница крадетъ 
у Бога дорогое время; онъ—воръ и въ отношеніи своей 
рабочей силы и своихъ талантовъ, равно какъ и своей 
и семейства своего доброй репутаціи, онъ воръ и по 
отношенію къ тому Лазарю, котораго Богъ посылаетъ 
къ дверямъ его.

9- я Заповѣдь. Пьяница, какъ уже было объяснено, 
останавливается и предъ тѣмъ, чтобы сказать на судѣ 
неправду даже единственно за водку, какъ доказываютъ 
это судебныя дѣла и процессы. Алькоголь развязываетъ, 
какъ обыкновенно выражаются, языкъ и дѣлаетъ чело­
вѣка болтуномъ и пустомелею, который не останавли­
вается ни предъ какимъ необдуманнымъ выраженіемъ. 
Своими ни на чемъ не основанными оскорбленіями и 
клеветничествомъ онъ поселяетъ въ семействахъ не­
нависть и вражду, которыя ведутъ къ ссорамъ и раз­
дорамъ.

При урокахъ о грѣхѣ законоучителю очень умѣстно 
повторить все то, что было говорено о пьянствѣ въ 
теченіи всего года при объясненіи каждой изъ десяти 
заповѣдей и еще разъ внѣдрить въ сердца дѣтей со­
знаніе необходимости еще въ школьномъ возрастѣ 
всѣми силами воздерживаться отъ спиртныхъ напит­
ковъ и такимъ образомъ положить основаніе для доб-



—  14 —

родѣтели трезвости на будущее время.—Кто пожелаетъ 
въ нашемъ смыслѣ использовать молитву Господню 
„Отче нашъ“, тотъ найдетъ для себя богатый мате­
ріалъ при объясненіи четвертаго и седьмого прошеній.

Библейская исторія. Библейская исторія оказываетъ 
превосходную услугу при наглядномъ объясненіи и пло­
доносномъ примѣненіи преподаннаго о злоупотребленіи 
спиртными напитками, почему мы, хотя кратко, должны 
сказать и объ ней.

Очень близкіе примѣры неумѣренности видимъ мы 
въ исторіи Ноя, Олоферна, Валтасара и Ирода, нѣ­
сколько дальше—Исава, Израильтянъ въ пустынѣ и 
расточительнаго богача. Какъ образецъ воздержанія и 
трезвости—Сампсонъ (Назореи), Даніилъ, Іоаннъ Кре­
ститель и Христосъ на крестѣ. При нѣкоторомъ умѣньи 
могутъ пригодиться здѣсь и другія еще библейскія лица 
и событія, напр. всемірный потопъ и истребленіе Со­
дома и Гоморры, гостепріимство Авраама, мать Самуила, 
сыновья Иліи первосвященника, бракъ въ Канѣ Гали­
лейской, блудный сынъ и т. под.

Кто- захотѣлъ бы взять при этомъ примѣры изъ жизни 
пьяницъ, напр. смерти отъ опоя, болѣзней, бѣдности и. 
нищеты алкоголиковъ, тотъ найдетъ таковые во множе­
ствѣ въ изданіяхъ и библіотекахъ нашихъ русскихъ 
обществъ трезвости, напр. Александро-Невскаго въ Пе­
тербургѣ, въ Даниловскомъ Отдѣленіи І-го Московскаго 
въ Москвѣ, а отчасти и въ изданіяхъ Троицко-Сергіе- 
вой Лавры.

Доселѣ я говорилъ о томъ, какую пользу можетъ 
пастырь принести въ дѣлѣ борьбы съ пьянствомъ сво­
имъ словомъ въ храмѣ и школѣ; но съ такою же поль­
зою онъ можетъ дѣлать употребленіе изъ своего слова 
и внѣ храма и школы, именно при отправленіи своихъ 
священническихъ обязанностей и требъ въ домахъ



— 15 —

прихожанъ, напр. при крестинахъ, похоронахъ и свадь­
бахъ. Сколько тутъ можетъ быть у него удобныхъ слу­
чаевъ распространять здравыя понятія объ алкоголѣ! 
Этимъ я не то хочу сказать, что священнику при каж­
домъ случаѣ непремѣнно нужно говорить о пьянствѣ 
и вредѣ его—нѣтъ, здѣсь требуется немалая осторож­
ность, чтобы постоянными напоминаніями объ этомъ 
не надоѣсть и не раздражить недужнаго; но то, что не 
слѣдуетъ обходить этотъ предметъ молчаніемъ тамъ, 
гдѣ предоставляется къ тому удобный случай и гдѣ 
разговоръ объ этомъ заходитъ какъ бы самъ собою. 
Такъ напр. при крещеніи дитяти трактирщика или 
виноторговца священнику весьма кстати сказать, чтобы 
родители до 14-лѣтняго возраста не дозволяли ново­
рожденному употреблять ни капли алкоголя, а при сви­
даніи и разговорѣ съ родителями, у которыхъ есть слабо­
умныя дѣти, напомнить имъ о вредѣ алкоголя и спро­
сить, не пьютъ ли ихъ дѣти спиртныхъ напитковъ. Но 
наиболѣе могущественнымъ орудіемъ для борьбы съ 
пьянствомъ можетъ служить для священника таинство 
исповѣди. Здѣсь онъ имѣетъ ни съ чѣмъ несравнимый 
случай къ успѣшному воздѣйствію на недужныхъ, ко­
торые въ это время болѣе, чѣмъ когда либо, располо­
жены къ сокрушенію и раскаянію въ своемъ грѣхѣ и 
весьма часто сами ищутъ церковнаго укрѣпленія своей 
ослабѣвшей воли чрезъ понесеніе эпитиміи, налагаемой 
духовникомъ по свободному выбору послѣдняго. Самая 
лучшая и цѣлесообразная въ этомъ случаѣ эпитимія— 
это совершенное запрещеніе на извѣстный срокъ упо­
треблять спиртные напитки, такъ какъ въ этомъ ле­
житъ уже начало пріученія къ трезвости. Конечно, 
пастырское поприще въ этомъ дѣлѣ—тернистое по­
прище, ибо ничего нѣтъ труднѣе, какъ исправлять 
алкоголика и нерѣдко случается, что здѣсь не дости-



16 —

гаютъ своей цѣли никакія усилія пастыря; однакожъ 
опытъ показываетъ, что и невозможное повидимому 
для человѣка бываетъ возможно при помощи Божіей. 
О совершенномъ исцѣленіи алкоголиковъ не можетъ 
быть, конечно, и рѣчи. Они никогда не могутъ дойти 
до того, чтобы снова научились пить умѣренно, ихъ 
легче пріучить къ тому, чтобы они совсѣмъ ничего не 
пили. Первый стаканъ приводитъ ихъ къ величайшей 
опасности; но совершенное воздержаніе удается легче 
и скорѣе достигаетъ своей цѣли. Во всякомъ случаѣ 
алкоголику и окружающимъ его слѣдуетъ внушать, что 
цѣль, къ которой они должны стремиться, состоитъ въ 
пріученіи недужнаго не къ умѣренному употребленію 
имъ алкоголя, а къ совершенному воздержанію, потому 
что только при этомъ условіи и возможна въ будущемъ 
его трезвость.

Далѣе алкоголизмъ представляетъ теперь и самую 
благодарную тему для литературныхъ вечеровъ въ хри­
стіанскихъ обществахъ, союзахъ и собраніяхъ. Зачѣмъ 
витать мыслями о благѣ тамъ, гдѣ-то вдали, когда оно 
такъ близко къ намъ? Хорошо сдѣлаетъ священникъ, 
если время отъ времени будетъ устроять такого рода 
чтенія. Такія чтенія далего нелишни и въ такомъ 
обществѣ, которое незаражено еще алкоголизмомъ и 
въ которомъ господствуетъ еще духъ трезвости, потому 
что этотъ духъ легче будетъ поддерживаться въ томъ 
случаѣ, если это общество по временамъ будетъ вы­
слушивать чтенія по алкоголическому вопросу, чѣмъ 
тогда, когда этого не будетъ. Для такихъ собраній и 
чтеній хорошо употреблять свѣтовыя картины, при по­
мощи которыхъ народъ наглядно могъ бы видѣть всѣ 
разрушительныя дѣйствія алкоголя. Но само собою по­
нятно, что эти чтенія въ собраніяхъ не должны замѣ-



—  17 —

нять собою церковную проповѣдь, а только воспол­
нять ее.

Затѣмъ большую пользу можетъ принести въ борьбѣ 
съ пьянствомъ распространеніе (путемъ продажи и без­
мездной раздачи), листковъ и общественныхъ брошюръ 
и книжекъ, направленныхъ противъ пьянствах), ко­
торыя по дешевой цѣнѣ можно пріобрѣтать въ редакціи 
журнала „Трезвая жизнь", Троицкихъ изданій, въ биб­
ліотекѣ Московскаго Даниловскаго Общества, у Булгаков­
скаго и друг. У насъ есть обычай къ празднику Рожде­
ства Христова дѣлать какіе-нибудь подарки. Почему бы 
въ смыслѣ такого подарка не раздавать дѣтямъ по та­
кой брошюркѣ, изъ которой они узнали бы, какъ опасны 
и губительны спиртные напитки? Но я думаю, что мы 
должны и можемъ дѣлать и болѣе того. Одною изъ 
величайшихъ и могущественнѣйшихъ силъ въ борьбѣ 
съ алкоголемъ, несомнѣнно, служитъ печатное слово. 
Будемъ дѣлать употребленіе изъ этой силы и мы.

Владиміръ, Митрополитъ С.-Петербургсиій.
(Окончаніе слѣдуетъ).

г ) Особеннаго вниманія между такими произведеніями заслуживаютъ: 
„Всѣмъ пьющимъ и непьющимъ многополезная книжица", „Древле-Русскія 
поученія противъ пьянства", Троицкій листокъ № 70, изд. 1881 г., „Благо­
датное врачевство противъ пьянства", листокъ выдержавшій въ 12 лѣтъ 
23 изд. и многіе другіе листки изд. Троицкой Лавры, „Грѣхъ и безуміе 
пьянства" изд. фирм. „Посредникъ", „Горе горемычное пьянство", „На по­
мощь", „Новая Русская Христоматія" о. Булгаковскаго. „Бесѣда о пьян­
ствѣ", „О пьянствѣ и о другихъ худыхъ привычкахъ44 изд. Аѳонскаго Пан­
телеймонова монастыря. „Пить до дна не видать добра", „Гибель отъ пьян­
ства" и другія. „Пора опомниться", „Отчего гибнутъ люди?" Но моему мнѣ­
нію, это такія вещи, которыя прежде всего нужно дать въ руки всѣмъ 
простымъ людямъ, страдающимъ отъ пьянства. Полезны также сборники 
изданія Александро-Невскаго Общества Трезвости: „Злой врагъ человѣка" 
о. Недзельницкаго, „Памятная книжка трезвенника", „Азбука Трезвости", 
„Жертвы отъ пьянства", „На чтО намъ нужны Общества Трезвости" доктора 
Коровина. Изъ періодическихъ журналовъ: „Вѣстникъ Трезвости", изд. 
докторомъ Григорьевымъ. „Другъ Трезвости", изд. по иниціативѣ священ­
ника Бѣлогостицкаго. „Отдыхъ Христіанина" и „Трезвая Жизнь", издавае­
мыя Александро-Невскимъ Обществомъ Трезвости.

голосъ Ц Е Р К В И . 2



Архипастырская бесѣда о храненіи за­
вѣтовъ старины.

Той землѣ не устоять, гдѣ начнутъ уставы 
ломать.

Это изреченіе народной мудрости дошло до насъ отъ 
старыхъ временъ. Въ немъ заключается добрый совѣтъ 
для всякаго времени, а для нашего по преимуществу. 
Ломка старыхъ обычаевъ сильно теперь бросается въ 
глаза всѣмъ любителямъ доброй русской старины. Нынѣ 
старые русскіе, прекрасные обычаи изъемлются изъ 
употребленія, какъ старая дорогая мебель выносится 
изъ дома потому только, что она стара, не отвѣчаетъ 
послѣдней модѣ, и замѣняется новомодной, хотя часто 
и весьма непрочной. При этомъ настоящее золото за­
мѣняется поддѣльнымъ, прочный матеріалъ слабымъ. 
Также поступаютъ нѣкоторые люди нашего времени съ 
древними обычаями! Уставы церковные пренебрегаются; 
освященные временами обычаи оставляются; вводятся 
новые, противные церковному духу; Простота и чистота 
нравовъ замѣняется лоскомъ внѣшнихъ приличій, въ 
которыхъ иногда бываетъ много блеска, но мало про­
стоты, чистоты и приличія; много красивыхъ словъ, 
но мало правды и искренности: храмъ Божій у мно­
гихъ замѣняется театромъ и циркомъ; благоговѣйное



—  19 —

чествованіе праздниковъ — празднымъ провожденіемъ 
времени, ночнымъ и дневнымъ разгуломъ.

Что касается постовъ, то нынѣ не тѣ стыдятся, кто 
нарушаетъ, посты, а тѣ, кто соблюдаетъ ихъ. Незакон­
ныя сожительства болѣе и болѣе вытѣсняютъ честное 
супружество. Счастливые браки нынѣ такъ рѣдки, что 
многіе стали предпочитать законному союзу супруговъ 
внѣбрачное сожительство. Дѣти не чтутъ родителей. 
Молодое поколѣніе отбивается отъ рукъ. А въ послѣд­
ніе дни свободомысліе и легкомысліе уже стало пере­
ходить въ дерзкія рѣчи объ измѣненіи существующаго 
порядка государственной жизни, порядка, покоящагося 
на исконныхъ устояхъ православія, самодержавія и рус­
ской народности.

Все это не было бы весьма прискорбнымъ, если бы 
такъ дѣлающіе сознавали, что они грѣшатъ противъ 
Бога, противъ вѣры, противъ совѣсти; что этимъ нару­
шеніемъ законовъ Божіихъ и уставовъ церковныхъ 
привлекаютъ на себя гнѣвъ Божій, и что безразборчи­
вой перемѣной обычаевъ расшатываютъ устои дорогого 
нашего отечества. Такое сознаніе, рано-ли поздно-ли, 
могло бы привести ихъ къ раскаянію и исправленію. 
Но прискорбно то, что желающіе совершить ломку 
уставовъ, обычаевъ и порядковъ церковной, обществен­
ной и государственной жизни хотятъ дѣлать это во 
имя какихъ-то своихъ новыхъ міровоззрѣній; они мечта­
ютъ, что осчастливятъ сословія, племена и народы, 
если перестроятъ общества и государства на новыхъ, 
ими измышленныхъ началахъ. Соціалистъ думаетъ, что 
если преобразовать міръ по его ученію, если отобрать 
у богатыхъ ихъ имущество и раздѣлить всѣмъ по­
ровну, то всѣ будутъ довольны и счастливы. Анархистъ 
думаетъ, что счастіе сойдетъ на землю тогда, когда 
не будетъ власти на землѣ. Послѣдователь новоизмы-



—  20

шлейнаго евангелія также мечтаетъ, что послѣдуй всѣ 
ученію его учителя—новаго лжеевангелиста, и будутъ 
всѣ счастливы. Напрасныя мечты—осчастливить міръ 
ломкою стараго и введеніемъ новаго порядка! Вѣдь не 
оттого люди страдаютъ, что существующіе порядки 
таковы, а не иные; а оттого, что у людей разстроены 
порядки внутренней ихъ жизни. Счастіе не внѣ чело­
вѣка, а внутри его: царствіе Божіе внутрь васъ есть. 
Устрой каждый человѣкъ свою жизнь по законамъ со­
вѣсти и по заповѣдямъ, изложеннымъ прежде всего 
въ десятословіи, и будешь счастливъ. Научись вѣровать 
въ Бога и любить Его: почитай родителей и старшихъ, 
не убивай, не прелюбодѣйствуй, не крадь, не лжесви­
дѣтельствуй, не завидуй и будешь счастливъ при вся­
комъ строѣ общественной жизни. Не въ роскоши 
счастье, а въ умѣренности и довольствѣ своимъ угол­
комъ; радость жизни не въ изысканныхъ яствахъ и 
многихъ перемѣнахъ одеждъ, а въ кускѣ хлѣба, съ ми­
ромъ и съ покойной совѣстью. Наблюденія за жизнью 
народовъ прежнихъ временъ, разныхъ странъ, свидѣ­
тельствуютъ, что племена и народы счастливѣе живутъ 
тамъ, гдѣ нѣтъ роскоши, гдѣ молодое поколѣніе воспи­
тывается въ нравственныхъ правилахъ, въ страхѣ Бо­
жіемъ и почитаніи родителей; что наиболѣе устойчи­
выми оказываются тѣ народы, которые сохраняютъ 
простоту патріархальной жизни, гдѣ дѣти не отдѣ­
ляются отъ родителей, но составляютъ одну крѣпкую, 
цѣльную, связанную родственными узами, многочислен­
ную семью; глава этой семьи есть какъ-бы царь въ 
народѣ: всѣ ему повинуются и всѣ одинаково трудятся 
и одинаково пользуются общимъ достояніемъ. Всѣ 
чены такой семьи довольны и потому счастливы. Тамъ 
почти нѣтъ самоубійствъ, которыя такъ часты въ наши 
времена, когда съ умноженіемъ знаній, искусствъ и



-  21 —

удобствъ жизни умножается и недовольство жизнью, 
вмѣстѣ съ тѣмъ непомѣрно возрастаетъ и число само­
убійствъ. Счастливо то семейство, гдѣ молодое поко­
лѣніе воспитывается въ страхѣ Божіемъ и повиновеніи 
родителямъ; счастливо то государство, которое состоитъ 
изъ таковыхъ семействъ. Кто почитаетъ родителей, 
тотъ почитаетъ и начальниковъ. Если государство бу­
детъ состоять изъ таковыхъ семействъ, то это будетъ 
мирное и благополучное царство: тамъ не будетъ воз­
мущенія рабочихъ, не будетъ злоумышленниковъ, не 
будетъ и бунтовщиковъ.

Русское царство, по милости Божіей, стоитъ крѣпко 
и будетъ стоять дотолѣ, пока народъ будетъ хранить 
неизмѣнно законъ Божій, преданія святой старины и 
уставы святой церкви; пока онъ, подобно предкамъ 
своимъ, готовъ будетъ умереть за вѣру, царя и оте­
чество.

Соблюдая уставы церкви и обычаи, унаслѣдованные 
отъ предковъ, русскій человѣкъ долженъ соблюдать и 
внѣшній свой обликъ, которымъ онъ отличается отъ 
другихъ народовъ. Главный внѣшній обликъ, отличаю­
щій одинъ народъ отъ другого, есть его одежда и 
языкъ. Тотъ народъ устойчивъ, который неизмѣнно 
хранитъ свои добрые обычаи, языкъ и одежду. Пере­
мѣна одежды, погоня за модой обезличиваютъ народъ. 
Перемѣна покроя одежды раздѣлила русскій народъ на 
части; отдѣлила богатаго отъ бѣднаго, городского жи­
теля отъ сельскаго. Городскія сословія, оставивши ста­
рую русскую одежду, стали оставлять съ тѣмъ вмѣстѣ 
и старые добрые обычаи и святые уставы. Одѣтому 
въ иностранную одежду показалось уже неприличнымъ 
стоять тамъ, гдѣ стоитъ крестьянинъ въ русской одеждѣ: 
онъ стыдится полагать на себѣ крестное знаменіе, какъ 
слѣдуетъ, и какъ дѣлаетъ это русскій народъ по душѣ



—  22 —

и по одеждѣ; онъ пересталъ являться въ церковь, 
оставивши соблюденіе этого устава простолюдину; онъ 
не хранитъ постовъ, потому что заграницей нѣтъ этого 
обычая. Вслѣдъ за городскими сословіями нынѣ уже и 
простой народъ, для своей обиходной жизни, сталъ все 
покупать, а въ старину у него все было свое. Нынѣ 
и простые селяне, а молодое поколѣніе въ особенности, 
стали оставлять простоту сельской жизни, сельскаго 
труда, ища себѣ работы въ городахъ, на фабрикахъ и 
заводахъ, откуда возвращаются они неузнаваемыми; 
все худое городской и фабричной жизни ими усвоено 
и принесено домой; они и наряжены уже не въ ту 
одежду, въ какую одѣвались родители и предки ихъ. 
Не напрасно блаженной памяти Царь - Миротворецъ 
Александръ III, увидѣвши на одномъ изъ старшинъ, 
явившихся для представленія Государю, вмѣсто кафтана 
сюртукъ, сказалъ ему: „Для чего это? Ты русскій: для 
русскаго лучше и одежда русская".

Увидѣвши, что въ зарубежныхъ земляхъ нѣкоторые 
христіане не имѣютъ въ домахъ своихъ иконъ, и наши 
понесли вонъ изъ домовъ свои иконы; вмѣсто старин­
ныхъ большихъ иконъ, иногда вь сребропозлащенныхъ 
ризахъ, составляющихъ украшеніе домовъ ихъ, оста­
вили въ углахъ своихъ домовъ едва замѣтные лики 
святыхъ. Не стали уже возжигать ни лампадъ предъ 
иконами, ни свѣчей. Ароматъ ладана сталъ не выно­
симъ для обонянія изнѣженныхъ женщинъ; постный 
елей нестерпимъ для вкуса, также какъ и постная 
пища для желудка. Иноземцы стали провозглашать 
свои измышленія, подъ именемъ открытій науки, что 
нѣтъ ни духа, ни души, ни Бога: стали тоже говорить 
нѣкоторые ученики ихъ, наши соотечественники. Пе­
реставши быть русскими по душѣ и одеждѣ, нѣкоторые 
изъ нихъ сказали: пойдемъ въ народъ, будемъ учить



—  23 —

его тому, что мы сами узнали; скажемъ ему, что нѣтъ 
ни Бога, ни души, ни совѣсти, что властямъ повино­
ваться нѣтъ надобности. И пошли въ народъ нѣкото­
рые изъ нихъ, называясь учителями, и стали проповѣ- 
дывать свое безуміе, въ народѣ: вѣдь только безумный 
говоритъ въ сердцѣ своемъ: нѣсть Богъ. Стали гово­
рить недоброе- о начальствѣ, лгать на служителей 
Церкви: стали учить по своему, не Божьему; стали 
внушать, что властямъ повиноваться не нужно, пасты­
рей слушать не слѣдуетъ. Началось было большое раз­
вращеніе. Но, слава Богу, Господь не допустилъ распро­
страненія этого зла среди народа. Изъ народа многіе 
здравомыслящіе поняли, что тутъ дѣлается что то не­
доброе, дѣло ведется не по старымъ добрымъ обычаямъ.

И самъ Благочестивѣйшій Царь увидѣлъ, что дур­
ные люди стали употреблять грамоту не на добро, что 
они не доброе внушаютъ народу, и стараются удалить 
его Бога, отъ Церкви, отъ повинности власти; и пове- 
лѣно было ставить школы ближе къ храму Божію, 
подъ покровъ Церкви; начальное образованіе ввѣрять 
представителямъ Церкви, и довѣреннымъ отъ царской 
власти лицамъ благонадежнымъ, чтобы дѣти могли 
учиться истинно полезному, читать и пѣть божествен­
ное, любить свою родину, молиться за Царя и христо­
любивое воинство; чтобы дѣти, подъ руководствомъ 
пастырей, ходили въ церковь и дома молились Богу. 
Школы стали открываться и по деревнямъ; и засіялъ 
свѣтъ Божій среди темныхъ людей и какъ бы снова 
повѣяло святой стариной. Вспомнились времена Яро­
слава Мудраго, когда на Руси впервые явились школы 
съ церковной азбукой, часословомъ и псалтирью. Дай 
Богъ, чтобы и впредь такъ было; чтобы измѣна и ко­
варство не нашли себѣ на Руси мѣста, гдѣ-бы они 
могли свить себѣ гнѣздо; чтобы священныя основы



—  24 —

русской жизни—вѣра православная, царь самодержав­
ный и Русь единая, святая—остались на вѣки непо­
колебимыми.

Добрый русскій человѣкъ! Храни завѣты старины и 
не забывай мудраго изреченія, что той землѣ не устоять, 
гдѣ начнутъ уставы ломать. Храни неизмѣнную вѣр­
ность Царю, зная, что на небѣ Богъ, а на землѣ 
царь—Божій Помазанникъ.

Соблюдай уставы Церкви—Матери твоей; ибо кому 
Церковь не мать, тому и Богъ не отецъ, говоритъ 
святоотеческая мудрость.

Макарій, Митрополитъ Московскій.



Слово ка Рождество Пресвятыя богородицы.
Рождество твое, Боюродице Дѣво, радость возвѣсти всей все- 

лсннѣй: изъ тебе бо возсгя Солнце правды, Христосъ Богъ нашъ, 
и разрушивъ клятву, даде благословеніе: и упразднивъ смерть, 
дарова намъ животъ вѣчный. (Тропарь). Такъ поетъ нынѣ наша 
Святая Церковь. „Пріидите всѣ народы, весь родъ человѣ­
ческій, всякій языкъ, возрастъ и чинъ, взываетъ преп. 
Іоаннъ Дамаскинъ, пріидите, прославимъ день рожденія 
всемірной радости". Нынѣ рождается въ небольшомъ Гали­
лейскомъ городкѣ Назаретѣ отъ престарѣлыхъ родителей, 
Іоакима и Анны, младенецъ, дочь первородная. Радуются 
родители, а съ ними, быть можетъ, раздѣляютъ радость не­
многочисленные родственники и сосѣди ихъ. Но ради какой 
вины приглашается къ радостному торжеству весь родъ че­
ловѣческій? Что такое нынѣ совершилось?

Крайне бѣдственно было положеніе людей до пришествія 
Спасителя на землю. Язычники пребывали въ сѣни смертной. 
Яркими чертами изображаетъ печальное состояніе языче­
скаго міра св. апостолъ Павелъ. „Что можно было знать о 
Богѣ, то было явно для нихъ, потому что Богъ явилъ имъ. 
Ибо невидимое Его, вѣчная сила Его и Божество, отъ соз­
данія міра чрезъ разсматриваніе твореній видимы, такъ что 
они безотвѣтны. Но они, познавши Бога, не прославили Его, 
какъ Бога, и не возблагодарили, но осуетились въ умство­
ваніяхъ своихъ, и омрачилось несмысленное ихъ сердце: на­
зывая себя мудрыми, обезумѣли, и славу нетлѣннаго Бога 
измѣнили въ образъ, подобный тлѣнному человѣку, и пти­
цамъ, и четвероногимъ, и пресмыкающимся... Они замѣнили 
истину Божію ложью, и поклонялись и служили твари вмѣсто 
Творца, Который благословенъ во вѣки, аминь". (Римл. I,



— 26 —

19—25). Какъ увѣруешь, такъ и поживешь. Давно говорили 
такъ, и это подтверждено опытомъ жизни. Вѣра даетъ пра­
вила поведенія жизни. Ложь не рождаетъ истины. Ложная 
вѣра, полная заблужденій, приводитъ за собою грѣховныя 
правила жизни. Язычники дошли до такихъ предѣловъ нрав­
ственнаго паденія, что возстаніе казалось уже для нихъ не­
возможнымъ. Сами они сознавали это, лучшіе изъ нихъ по 
крайней мѣрѣ открыто говорили, что Богъ долженъ сойти 
съ неба, чтобы исправить вѣру и возстановить жизнь лю­
дей. Если сего не будетъ, то родъ человѣческій погибнетъ.

А что наблюдалось у евреевъ? Господь Богъ избралъ на­
родъ этотъ, обособилъ его, благотворилъ и даровалъ ему 
законъ, какъ пѣстуна во Христа (Гал. III, 24). Но сей из­
бранный народъ часто являлся неблагодарнымъ и невѣрнымъ 
Господу своему. Хроманіе на обѣ ноги у него проявлялось 
совсѣмъ нерѣдко. Народъ не любилъ своихъ обличителей- 
пророковъ. Онъ часто преподносилъ имъ горькую чашу вся­
кихъ озлобленій, даже н самую смерть. Многіе изъ вѣстни­
ковъ Божіихъ „испытали поруганія и побои, а также узы и 
темницу, были побиваемы камнями, перепиливаемы, подвер­
гаемы пыткѣ, умирали отъ меча, скитались въ мйлотяхъ и 
козьихъ кожахъ, терпя недостатки, скорби, озлобленія; тѣ, 
которыхъ весь міръ не былъ достоинъ, скитались по пусты­
нямъ и горамъ, по пещерамъ и ущельямъ земли" (Евр. XI, 
36—38). А народъ ходилъ въ похотяхъ сердецъ своихъ и 
исполнялъ свою волю. Господь вразумлялъ его и тяжелыми 
испытаніями. Эти послѣднія оказывали благодѣтельное дѣй­
ствіе. Послѣ вавилонскаго плѣна еврейскій народъ не скло­
нялся уже къ язычеству; но ' по неразумной ревности къ 
внѣшней обрядовой сторонѣ закона онъ извращаетъ духъ 
его. Что же удивительнаго, если онъ съ своими руководи­
телями уподоблялся слѣпцамъ, которые намѣренно смежили 
очи, чтобы не видѣть свѣта? А между тѣмъ въ священныхъ 
книгахъ своихъ еврей читалъ на первыхъ же страницахъ: 
и вражду положу между тобою и между женою и между сѣме­
немъ твоимъ, и между сѣменемъ тоя: той твою сотретъ главу 
(Быт. III, 15). Жена родитъ Сына, Который, разрушивъ 
клятву, дастъ благословеніе и, упразднивъ смерть, даруетъ 
вѣчную жизнь людямъ. О, блаженное чрево, которое будетъ 
носить Подателя вѣчной жизни!



-27 —

Тамъ же написано, что на пути въ Месопотамію пат­
ріархъ Іаковъ имѣлъ таинственное видѣніе. Ему показана 
была лѣстница, утверждавшаяся на землѣ и верхомъ своимъ 
достигавшая неба, и Лнгели Божіи восхождаху й низхождаху 
по ней, Господь же утверждашсся на ней (Быт. XXVIII, 
12—13). Сія лѣстница предзнаменовала Пресвятую Дѣву. Тебе 
мысленную и одушевленную лѣствицу, на ней же Богъ нашъ 
утвсрдися, ею же къ небеси обрѣтохомъ восхожденіе, поетъ 
святая Церковь въ честь Богородицы. Боговидецъ, пророкъ 
Моисей, созерцалъ образъ Богоматери въ купинѣ горѣвшей 
но не сгоравшей. Яко же купина несюраше ополяема: тако, 
Дѣва родила еси и Дѣва пребыла еси. Скинія и потомъ 
храмъ служили также прообразами Богородицы. Много и 
другихъ образовъ Ея можно было бы указать. Но яснѣе ихъ 
пророчества.

Св. Царь и пророкъ Давидъ во многихъ изъ своихъ псал­
мовъ вѣщаетъ о Пресвятой Дѣвѣ Маріи. ГІредста царица, 
поетъ онъ, напримѣръ, въ псалмѣ 44, одесную тебѣ, въ р и ­
захъ позлащенныхъ одѣяна преиспещрена. Слыши дщи и виждь 
и приклони ухо твое, и забуди люди твоя и домъ отца твоею. 
И  возжелаетъ царь доброты твоея:• зане той есть Господь твой. 
Вся слава дщери царевы внутрь: рясны златыми одѣяна и пре­
испещрена (ст. 12 — 14). Пророчество это относится къ лицу 
Богоматери. Такъ толкуетъ его и святая Церковь, когда 
поетъ: Иже Тебе ради Богоотецъ пророкъ Давидъ пѣсненно о 
Тебѣ провозгласи, величія Тебѣ сотворшему: предста царица 
одесную Тебе (догм. чет. гласа). Прозорливый Исаія отъ имени 
Господа Бога возвѣщалъ своимъ современникамъ: Дастъ 
Господь Самъ вамъ знаменіе: се Дѣва во чревѣ зачнетъ и родитъ 
Сына и наречеши имя Ему Еммануилъ (Исаіи VII, 14). Онъ же 
провѣщалъ: Изыдетъ жезлъ изъ корене Іессеовы и цвѣтъ отъ 
корени его взыдетъ: и почіетъ на немъ Духъ Божій (XI, 1—2). 
А Святая Церковь о Пресвятой Дѣвѣ поетъ: Тя жезлъ Исаія 
именова, отъ него же прозябнетъ красный цвѣтъ Христосъ Богъ. 
Словомъ, въ Ветхомъ Завѣтѣ дано было многое множество 
прообразовъ и пророчествъ о Пресвятой Дѣвѣ Маріи. Луч­
шіе изъ евреевъ проразумѣвали ихъ и благоговѣли предъ 
Тою, Которую Господь благоволилъ избрать Себѣ Матерью. 
Подлинно Господь Богъ Сильный сотворилъ величіе Ей. И 
святая Церковь теперь ежедневно величаетъ честнѣйшую



—  28 —

херувимовъ и славнѣйшую, безъ сравненія, серафимовъ, пре­
славную Матерь Свѣта, пречистую Богородицу. И достойно, 
и праведно такъ славить Богоматерь. Неизреченная слава Ея 
дарована Ей Сыномъ, Господомъ нашимъ Іисусомъ Хри­
стомъ. Вотъ какъ изъясняетъ это святитель Критскій Ан­
дрей: „Никто не зналъ, какъ исправить природу человѣче­
скую и посредствомъ чего удобнѣе было бы возвести ее къ 
первому достоинству, доколѣ не благоволилъ Художникъ 
всего Богъ открыть намъ другой стройный и новосостав­
ленный міръ, уничтоживъ издревле вторгшуюся язву грѣха, 
породившаго смерть, и даровавъ намъ дивную,' свободную и 
совершенно безстрастную жизнь, чрезъ возсозданіе наше 
въ крещеніи Божественнаго рожденія. Но какъ сообщилось 
бы намъ это великое и преславное благо, столь сообразное 
съ законами Божественными, если бы Богъ не явился намъ 
во плоти, не подвергся закономъ природы и не благо­
волилъ бы пожить съ нами образомъ вѣдомымъ Ему. А 
какъ все это могло бы пріидти въ исполненіе, если бы 
прежде не послужила таинству чистая и неприкосновен­
ная Дѣва, Которая вмѣстила Невмѣстимаго по закону, пре­
вышающему законы естества? И могла ли сдѣлать это 
какая другая дѣва, кромѣ Той единой, Которая избрана 
была прежде всѣхъ родовъ Творцомъ природы? Эта Дѣва 
есть Богородица Марія, Богопрославленная, изъ утробы Коей 
исшелъ съ плотію Пребожественный и Которую Самъ Онъ 
устроилъ чуднымъ для Себя храмомъ. Она зачала безсѣ- 
менно и родила нетлѣнно, потому что Сынъ Ея былъ Богъ, 
хотя и родился плотски, безъ смѣшенія и болѣзней. Эта 
Матерь, поистинѣ, избѣжала свойственнаго матерямъ и дивно 
питала млекомъ Сына, рожденнаго безъ мужа. Дѣва, родивъ 
безсѣменно Зачатаго, пребыла чистою Дѣвою, сохранивъ не­
вредимыми знаменія дѣвства. И такъ воистину Она именуется 
Богородицею; дѣвство Ея чтится и рожденіе ублажается. 
Богъ, соединяясь съ человѣками и являясь во плоти, даруетъ 
Ей собственную славу. Женское естество вдругъ освобож­
дается отъ первой клятвы, и какъ первое ввело грѣхъ, такъ 
первое же начинаетъ и спасеніе* (изъ слова на Рождество 
Пресвятыя Богородицы).

Богъ Сынъ восхотѣлъ для спасенія нашего принять въ 
единство Лица Своего человѣческое естество. Въ лицѣ Дѣвы



—  29 —

Маріи избираетъ Онъ Себѣ Матерь. Днесь же является на 
свѣтъ эта чистая и святая Дѣва, достойная вмѣстить въ Себѣ 
и воплотить изъ Себя Источника чистоты и святости. Днесь 
занимается заря новыхъ лучшихъ дней. Наступаетъ время 
исполненія великихъ и утѣшительныхъ для насъ обѣтованій 
Божіихъ о спасеніи рода человѣческаго отъ рабства діаволу. 
Приближается время открытія на землѣ благодатнаго цар­
ства Божія, царства истины, правды, царства благочестія, 
добродѣтели, безсмертія и вѣчной жизни. Радуйтесь, всѣ люди, 
ибо днесь возвѣщается вамъ радость о рождествѣ Матери 
Перворожденнаго всея твари. Но Она вѣдь и намъ всѣмъ' 
есть по благодати Матерь/Ея Сынъ, нашъ Господь Іисусъ 
Христосъ, не стыдится именовать насъ братіями Своими. 
Конечно, не постыдится и Пресвятая Матерь Его именовать 
насъ, вѣрныхъ Сыну Ея, Своими чадами. Посему въ лицѣ 
Ея мы имѣемъ преблагую Матерь, премилосердую Заступ­
ницу, неусыпающую Молитвенницу, всемощную Царицу неба 
и земли. Съ сыновнимъ дерзновеніемъ прибѣгаемъ мы къ 
Ней и вѣруемъ и открыто исповѣдуемъ, что много можетъ 
моленіе Матернее ко блаюсероію Владыки за насъ грѣш­
ныхъ.

Итакъ, „нынѣ свѣтло празднуетъ тварь, принимая новое 
небо—Дѣву. Родилась на землѣ Дѣва—одушевленный чер­
тогъ Царя небеснаго. Произошла на свѣтъ Отроковица, 
сіеющая свѣтлѣе солнечныхъ лучей. Изъ безплодной воз­
сіялъ Младенецъ — священнѣйшій храмъ дѣвства. Кто не 
поспѣшитъ на праздникъ? Кто не принесетъ праздничныхъ 
даровъ, пріятныхъ Дѣвѣ? Самый лучшій даръ у тѣхъ, ко­
торые ведутъ дѣвственную жизнь, есть непорочность, у су­
пруговъ—воздержаніе, у богатыхъ—щедрость, у бѣдныхъ — 
благодарность, у начальниковъ — кротость, у царей—право­
судіе, у священниковъ—преподобіе, у всѣхъ—справедливость 
во всемъ. А когда принесены такіе дары и съ ними соеди­
нено празднованіе, то пріидите — взыграемъ отъ радости, 
воспоемъ благодарственныя пѣсни, вмѣстѣ съ Давидомъ: 
возрадуемся Господеви, воскликнемъ Богу Спасителю нашему 
(Псал. ХСУІ, 1). Творцу всего устроенъ храмъ для принятія 
Его; Создателю — Слову приготовленъ гостепріимный домъ; 
для Солнца Правды распростерто свѣтлое облако; Одѣваю­
щему небо облаками сдѣлана основа Боготканной одежды"



—  30 —

(изъ слова преп. Іоанна Дамаскина на день Рождества Бо­
городицы).

Пріидите же, вси возрадуемся Господеви и возопіемъ въ 
честь Преблагословенной Владычицы нашей Богородицы: 
рооуйся, Ею же радость возсіяетъ; радуйся, Ею же клятва ис­
чезнетъ.; радуйся, падшаго Адама во званіе; радуйся, слезъ Еви­
ныхъ избавленіе, радуйся, высота неудобовосходимая человѣческими 
помыслы; радуйся, глубино неудобозримая и ангельскими очима; 
радуйся, яко еси Царево сѣдалище; радуйся, яко носищи носящаго 
вея; радуйся утробо Божественнаго воплощенія; радуйся, Ею же 
обновляется тваръ\ радуйся, Ею же поклоняемся Творцу; ра­
дуйся, невѣсто неневѣстная (Акаѳ. ик. 1). О, Всепѣтая Мати, 
родшая всѣхъ святыхъ Святѣйшее Слово! нынѣшнее пріемши 
приношеніе, отъ всякія избави напасти велось, и будущія изми 
муки, Тебѣ вопіющихъ: Аллилуіа.

Рождество твое, Богородице Дѣво, радость возвѣсти всей все- 
леннѣй. Такъ поетъ нынѣ св. Церковь. И на сіе радостное 
торжество она зоветъ своихъ вѣрныхъ чадъ такими словами: 
Сей день Господень: радуйтесь людіе! (стих. 2 на лит.). Святая 
Церковь какъ-бы опасается, не забыли-ли нѣкоторые изъ ея 
чадъ о торжествѣ, которое такъ прилично нынѣшнему дню? 
Мы не можемъ . знать, пришелъ-ли-бы Христосъ Спаситель 
въ міръ, если-бы не родилась Его Пречистая Матерь. Но то 
хорошо знаемъ теперь, что Іисусъ, Спасъ нашъ, не прежде 
Маріи, а изъ Нея явился въ міръ спасти людей. Посему 
праздникъ Рождества Пресвятой Богородицы уступаетъ по 
важности только празднику Рождества Господа нашего Іисуса 
Христа. А вѣдь Спаситель то есть Свѣтъ міру! Какъ утрен­
няя заря возвѣщаетъ о скоромъ появленіи на небосклонѣ 
солнца, такъ и рожденіе Пречистой Дѣвы Маріи указывало 
всему міру близость желаннаго дня явленія въ міръ Солнца 
правды, Избавителя отъ грѣха, проклятія и смерти. Возьмите 
только избранный Богомъ народъ, Израиля. Ему даны были 
обѣтованія о Спасителѣ. Онъ хранилъ ихъ, чаялъ, на осно­
ваніи ихъ, Утѣхи Израиля и Свѣта въ откровеніе языковъ. 
Но кто повѣдалъ-бы, когда явится въ міръ. Сей желанный 
Избавитель? Даже праведные люди предъ смертію открыто 
исповѣдывали, что они съ печалію сходятъ во адъ. Почему? 
Потому, что не было въ мірѣ еще Избавителя. Оттого и 
избранные Богомъ евреи были плѣнниками духовъ злобы.



—  31

А что сказать о язычникахъ, которые „осуетились въ умство­
ваніяхъ своихъ, и омрачилось несмысленное ихъ сердце; 
называя себя мудрыми, обезумѣли, и славу нетлѣннаго Бога 
измѣнили въ образъ, подобный тлѣнному человѣку, и пти­
цамъ, и четвероногимъ, и пресмыкающимся... Они замѣ­
нили истину Божію ложью, и поклонялись и служили твари 
вмѣсто Творца, Который благословенъ во вѣки, аминь. По­
тому Богъ предалъ ихъ постыднымъ страстямъ?11 (Римл. I 
21—26). Заблужденія въ вопросахъ вѣры повели за собою 
погрѣшности и въ ученіи о правилахъ жизни. У язычни­
ковъ перепутались понятія о томъ, что добро и что зло. 
Въ душѣ совѣсть еще свидѣтельствовала о различіи добраго 
отъ злаго и понуждала даже людей проводить это разли­
ченіе въ жизнь; но совѣсть, будучи омрачена, путала доброе 
съ злымъ, Человѣкъ, желавшій сдѣлать доброе, творилъ 
злое и чувствовалъ одобреніе совѣсти. О любви къ ближ­
нему перестали уже было и говорить въ языческомъ мірѣ. 
Въ любви усматривали только слабость. Человѣкъ человѣку 
становился волкомъ. Въ сознаніи лучшихъ людей язычества 
появлялась тоска. Богъ долженъ явиться на землю и пере­
создать людей, говорили оші открыто. И вотъ Господь Богъ, 
точно, умилосердился надъ родомъ человѣческимъ. Древнія 
обѣтованія, данныя Израилю, начинаютъ приводиться въ 
исполненіе. Загорѣлась заря лучшихъ дней. Теперь бого­
вдохновенный мужъ могъ бы взывать: „Пріидите древніе 
патріархи, чаявшіе спасенія; пріидите, Адамъ и Ева, возра­
дуйтесь съ нами; вотъ та жена, о которой, къ посрамленію 
искусителя и къ вашему утѣшенію, Богомъ было предска­
зано, что Сѣмя жены сотретъ главу змія. Пріидите Авраамъ, 
Исаакъ и Іаковъ! вотъ родилась матерь Того великаго По­
томка, въ Которомъ, какъ вамъ было предсказано, благосло­
вятся вся племена земная. Пріиди, дивный Моисей! вотъ 
родилась предопредѣленная родительница Того великаго 
Пророка, о Которомъ ты возвѣстилъ народу Божію. Царь и 
пророкъ Давидъ! вотъ дщерь твоя, имѣющая родить тебѣ 
великаго Потомка, Царя-Бога, преж де денницы отъ Бога ро­
жденнаго (Пс. С1Х, 3). Прозорливый Исаія! вотъ Дѣва, буду­
щая матерь Того великаго Царя Еммануила, о Которомъ ты 
предвѣщалъ; Отроча родися намъ, Сынъ и дадсея намъ, Е ю -ж е, 
начальство бысть на рамѣ Е го , и порицается имя Е го — Чуденъ



32 —

Совѣтникъ, Боіъ крѣпкій, Князь мира, Отецъ будущею вѣка 
(Исаіи IX, 6). Пріидите, патріархи, цари и пророки! пріидите 
всѣ, чаявшіе утѣхи Израилевы и умершіе, не получивъ 
обѣщаннаго, возрадуйтесь: утѣшеніе близко; денница яви­
лась; скоро взойдетъ СоЛнце правды; скоро явится Спаси­
тель міра, и къ вамъ низойдетъ въ дальнѣйшія страны 
земли, и всѣмъ возвѣститъ вожделѣнное торжество жизни 

•надъ смертію и адомъ; всѣхъ просвѣтитъ лучами Божества 
Свѣта и введетъ въ райскія селенія славы Своей.

А намъ, братія, что сказалъ бы вѣстникъ Божій, послан­
ный для наставленія и вразумленія въ часъ сей? Можетъ 
быть онъ повторилъ-бы то же, что внушаетъ намъ гласъ 
Церкви, взывающій: ссй день Господень, радуйтеся людіе: се бо 
свѣта чертогъ, и вы просвѣщаетесь лучами его; се книга Слова 
животнаго, Которое возвѣстило вамъ единый истинный путь 
къ животу вѣчному! Радуйтесь же, людіе! (Евсевія, архіеп. 
Могил. проповѣди, т. I, 377—378 стр.). И точно, много вѣдь 
причинъ къ радости. Плѣнникамъ возвѣщается скорое осво­
божденіе отъ рабства духовнаго. Слѣпцамъ обѣщается въ 
скоромъ времени прозрѣніе. Тѣмъ, которые любили искать 
истину, да не обрѣтали ее, она откроется во всей красѣ. 
Обремененные грѣхами, труждающіеся, отчаявающіеся, воз­
радуйтесь, ибо вамъ возвѣщается скорое прощеніе, покой, 
миръ, надежда и радость о Дусѣ Святѣ. Словомъ, причинъ 
Къ радости у насъ съ вами очень много.

Но не скроемъ отъ васъ нашихъ опасеній: всѣ ли вы 
способны восчувствовать эту радость? Она наполнитъ сердце 
только того, кто участвуетъ въ заслугахъ Господа нашего 
Іисуса Христа, кто освящается Его благодатію, наслаждается 
миромъ о Дусѣ Святѣ. „Кто позналъ истинно своего Спа­
сителя, предалъ Ему себя навсегда и соединился съ Нимъ 
въ духѣ, принялъ отъ Него свѣтъ для ума, покой для 
сердца, нашелъ въ Немъ жизнь вѣчную: тотъ не можетъ 
не благоговѣть при одномъ имени Матери Его, тотъ и безъ 
чуждыхъ напоминаній играетъ нынѣ духомъ, торжествуетъ 
и воспѣваетъ радуяся, то я чудеса; ибо знаетъ, что гдѣ Сынъ, 
тамъ и Матерь, и гдѣ Матерь, тамъ и Сынъ. А кто христіа­
нинъ по одному имени, дышетъ духомъ міра, а не Христо­
вымъ, работаетъ плоти и страстямъ, не знаетъ на опытѣ, 
что значитъ быть спасену отъ грѣховъ, и какъ дорогъ для



—  33 —

человѣка Искупитель, и какъ много по тому самому мы 
обязаны тѣмъ людямъ, кои удостоились послужить ближай­
шимъ образомъ тайнѣ воплощенія, и въ числѣ коихъ первая 
есть Матерь Іисусова: тому сколько ни говори о важности 
настоящаго дня, онъ останется хладенъ и не можетъ ощу­
тить истинной радости; ибо въ его сердцѣ нѣтъ никакого 
союза съ Спасителемъ и Его Матерью. Для таковаго все 
равно, если бы не было Самого Спасителя" (Иннокентія 
архірп. изъ слова на Рожд. Богор.).

Теперь, братіе, намъ остается спросить, радуетесь ли вы 
рожденію Пречистой и Преблагословенной Владычицы нашей 
Богородицы, Приснодѣвы Маріи? Радуйтесь, и паки скажу, 
радуйтесь! Если нѣтъ въ сердцѣ вашемъ еще желанной 
радости, то не медлите наполнить этимъ великимъ сокро­
вищемъ. Теперь мы знаемъ, какъ это сдѣлать. Спѣшите 
облечься въ заслуги Христовы, не медлите освятиться благо­
датію Его, миромъ и радостію о Дусѣ Святѣ. Начните съ 
покаянія, ибо безъ Него не можетъ быть мира и радости 
въ сердцѣ. Вотъ, скажете для праздника то и завели рѣчь 
о слезахъ. Да, это вѣрно. Но печаль то по Богѣ есть истин­
ная радость. Слезы горячія о Господѣ въ стократъ пріятнѣе 
мірской грѣховной радости. А потому и въ праздникъ не 
неумѣстно напомнить о покаяніи тѣмъ, которые не вѣдаютъ 
радости о Господѣ. Повѣрьте, въ покаянныхъ то слезахъ не 
печаль, а радость. Итакъ, братіе, радуйтесь о Господѣ, пойте 
имени Его, поклоняйтесь и почитайте Пречистую Его Матерь, 
Богородицу Дѣву Марію, ибо чрезъ Нее возсіяла на землѣ 
радость, Христосъ Богъ нашъ, Солнце правды, Которому 
слава, поклоненіе и славословіе со Отцемъ и Духомъ Свя­
тымъ. Аминь.

Василій, Епископъ Можайскій.

...... .... .

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 3



+
Духовный дневникъ*).

„Вегъ вы сыны свѣта и сыны дня.., 
Будучи сынами дня, да трезвимся, 
облекшись въ броню вѣры и любви и 
въ шлемъ надежды спасенія“ — (1 Ѳес- 
сал. 5 г. 5, 8 ст.).

Какіе признаки истинной любви? Она, прежде всего, 
простирается до самопожертвованія. „Такъ возлюбилъ 
Богъ міръ, что отдалъ Сына Своего Единороднаго, 
дабы всякій, вѣрующій въ Него, не погибъ, но имѣлъ 
жизнь вѣчную" (Іоан. III, 16). „Нѣтъ больше той любви, 
какъ если кто положитъ душу свою за друзей своихъ" 
(Іоан. XV, 13)... Добрые христіане такую любовь и ста­
раются воспитывать въ сердцѣ своемъ. Поразительна 
была въ этомъ отношеніи любовь первыхъ христіанъ. 
Епископъ Кипріанъ Карѳагенскій свидѣтельствуетъ, что 
когда въ Александріи появилась страшная болѣзнь— 
чума и жители отъ страха бѣжали отъ мертвецовъ, 
одни только христіане ухаживали за больными и хоро­
нили умершихъ, и этимъ самопожертвованіемъ приво­
дили въ удивленіе язычниковъ, которые невольно на­
чинали прославлять Бога христіанскаго. Всегда ли бу­
детъ самопожертвованіемъ, если кто изъ-за ближняго 
и ради ближняго лишаетъ себя жизни? Да, если кому- 
либо угрожаетъ смерть, и ты жертвуешь своею жизнію,



—  35 —

напр., спасаешь утопающаго, бросаешься въ огонь, 
чтобы спасти горящаго,—это все проявленія высокой 
любви христіанской, простирающейся до самопожертво­
ванія. Но вотъ, если влюбленный лишаетъ себя жизни 
отъ неудачи, невозможности брака и т. п. и другого 
вовлекаетъ туда, якобы ради вѣчной любви, то это бу­
детъ не самопожертвованіемъ, а самоубійствомъ и гнус­
нымъ убійствомъ другого. Вотъ, если бы ты всѣ мѣры 
употребилъ спасти отъ подобнаго замысла человѣка, 
хотя бы тебѣ было необычайно трудно,—то была бы 
настоящая любовь, простирающаяся до самопожертво­
ванія.

Второй признакъ истинной любви тотъ, что она 
вѣчна, никогда не прекращается. Господь, разъ возлю­
бивъ міръ, не перестаетъ его любить. Человѣкъ палъ; 
кажется, оставалось его только истребить; но Господь 
Своего Единороднаго Сына посылаетъ на спасеніе наше. 
И добрые христіане такую непрестающую любовь и 
возгрѣваютъ въ сердцахъ своихъ. Недавно намъ при­
шлось быть свидѣтелями этой любви. Былъ въ Москвѣ 
добрый пастырь о. Валентинъ. При жизни онъ многихъ 
привлекъ къ себѣ, ибо помогалъ нуждающимся, утѣ­
шалъ скорбящихъ, приводилъ къ покаянію грѣшниковъ. 
Теперь онъ умеръ. Кажется, можно было бы и забыть 
о немъ. А нѣтъ: любящія его духовныя чада продол­
жаютъ ходить на его могилку и жить доброю памятью 
Ъ немъ. Въ этомъ любовь непрестающая.

Третій признакъ истинной, небесной любви тотъ, что 
она исключаетъ совершенно нелюбовь къ кому-либо, 
т. е. нельзя, напр., однихъ любить, а другихъ нѣтъ. 
Кто имѣетъ святую любовь, тотъ весь переполненъ ею. 
Я могу скорбѣть, жалѣть, что такой-то полоненъ стра­
стями, приверженъ злу, худо поступаетъ, но не любить 
человѣка, какъ Божіе созданіе, я не могу и долженъ



— 36 —

быть готовъ при всякомъ случаѣ проявить къ нему 
эту любовь.

Четвертый признакъ истинной любви тотъ, что лю­
бовь эта въ одно и тоже время направляется къ Богу 
и ближнимъ, находясь въ такой связи, что кто любитъ 
Бога, тотъ непремѣнно любитъ и ближняго и—наобо­
ротъ: кто любитъ ближняго, тотъ непремѣнно любитъ 
и Бога, какъ объ этомъ и говоритъ св. апостолъ Іоаннъ 
Богословъ (1 Іоан. IV, 20).

Мы наблюдаемъ въ жизни, что многіе оставили вѣру, 
забыли Бога, и это вѣрный признакъ, что у таковыхъ 
оскудѣла любовь къ ближнимъ. Правда, современные 
невѣрующіе часто толкуютъ объ уравненіи правъ людей, 
ратуютъ за бѣдныхъ, словомъ, показываютъ видъ, что 
они любятъ братьевъ. О, не вѣрьте имъ! Такіе люди 
только на словахъ любятъ, но не на дѣлѣ. Напротивъ, 
они влекутъ ближнихъ къ несчастіямъ, потерямъ, скор­
бямъ, смутамъ, разстройству семейной и общественной 
жизни. Апостолъ Іоаннъ ясно сказалъ: не любяй Бога, 
какъ можетъ любить ближняго?—и это непреложная 
истина. А поэтому, хочешь провѣрить ближняго, дѣй­
ствительно ли онъ тебя любитъ,—испытай его, любитъ 
ли онъ Бога, и, если нѣтъ, то онъ и тебя не любитъ. 
Внутреннимъ свойствомъ истинной любви является то, 
что она свята, спокойна, мирна, безмятежна, смиренна, 
какъ и говоритъ св. апостолъ Павелъ, что любовь 
долготерпитъ, милосердствуетъ, не завидуетъ и т. д. 
(1 Кор. XIII, 4—7) и, какъ таковая, она возбуждается 
у насъ Духомъ Святымъ, тогда какъ любовь низменная, 
естественная происходитъ отъ движенія нашей плоти 
и крови и приноситъ намъ одно только страданіе.



—  37 —

Какъ смотрѣть на лѣченіе? Лѣчиться можно, но такъ, 
чтобы не было въ этомъ случаѣ ущерба вѣрѣ въ Господа, 
не было бы пристрастія къ лѣченію. Поэтому, болящій, 
имѣй такое расположеніе сердца: все въ рукахъ Божіихъ— 
и смерть моя и жизнь. Но Ты, Господи, все далъ на 
службу человѣку: Ты даровалъ намъ и врачебную науку 
и докторовъ. Благослови же, Господи, обратиться къ 
такому-то доктору и умудри его помочь мнѣ! Твердо 
вѣрю, что если Ты, Господи, не благословишь, то ни­
какой докторъ мнѣ не поможетъ.—Нужно при этомъ 
знать, что есть такія болѣзни, въ которыхъ ясно можно 
усматривать волю Божію. Мы имѣемъ въ виду неизлѣ­
чимыя болѣзни, хотя бы, напр., ракъ въ печени и т. п. 
Спрашивается: можно ли въ подобныхъ болѣзняхъ рѣ­
шаться на предлагаемыя операціи? Кажется, не слѣ­
дуетъ. Лучше бы вѣрующему христіанину въ такихъ 
случаяхъ примиряться съ болѣзнями и смотрѣть на 
нихъ, какъ на посылаемое Господомъ Богомъ очисти­
тельное испытаніе.

Изъ дневника о. Іоанна Кронштадтскаго можно ви­
дѣть, какъ онъ былъ внимателенъ къ своему сердцу. 
Онъ постоянно слѣдилъ за собою, слѣдилъ за наплы­
вомъ человѣческихъ помысловъ, чувствъ и желаній и 
немедленно всему этому давалъ отпоръ, именно: онъ 
не принималъ ничего худого и не только не принималъ, 
но постоянно каялся въ своихъ недочетахъ, сокрушался 
о своемъ несовершенствѣ. За такое вольное и постоян­
ное исповѣданіе Господь обвеселялъ его сердце, о. Іоаннъ 
видимо успокаивался духомъ, чувствовалъ, что ему про-



—  38 —

щаются всѣ прегрѣшенія, за что онъ, далѣе, и благо­
дарилъ Господа.

Возлюби смиреніе, ибо посмотри, какъ оно велико. 
Смиреніе привлекаетъ благодать Божію. Смиреніе уби­
ваетъ гнѣвъ и раздражительность. Смиреніе избавляетъ 
душу отъ всякой страсти и всякаго искушенія. Смире­
ніе даетъ возможность спокойно переносить скорби и 
несчастія. Смиреніе облегчаетъ самые тяжелые труды. 
Смиреніе возгрѣваетъ молитвенный даръ. Смиреніе пре­
дохраняетъ отъ нравственнаго паденія и воздвигаетъ 
отъ паденія тѣхъ, кои имѣли несчастіе пасть. Смиреніе 
ведетъ къ покаянію. Смиреніе это корень для духов­
наго преуспѣянія: оно воодушевляетъ къ добродѣтели 
и умножаетъ ее. Смиреніе располагаетъ къ тебѣ лю­
дей. Смиреніе разрушаетъ самомнѣніе, тщеславіе и бѣ­
совскую прелесть. Смиреніе порождаетъ всѣ дары Св. 
Духа: духовную опытность, мудрость, воздержаніе, тер­
пѣніе, любовь, благоразуміе, обходительность, искрен­
ность, чистосердечіе, милосердіе. Смиреніе путь къ свя­
тости. Смиреніе наполняетъ душу радостью и покоемъ 
о Господѣ.

Мы христіане имѣемъ обыкновеніе осѣнять себя крест­
нымъ знаменіемъ. Но посмотрите: до какого небрежнаго 
отношенія доведенъ этотъ обычай! Одни исполняютъ 
его, какъ попало, по привычкѣ, другіе злоупотребляютъ 
имъ въ томъ отношеніи, что крестятся, когда желаютъ 
завѣрить насъ въ обманѣ, лжи, мошенничествѣ и дру­
гихъ нечистыхъ дѣлахъ. Такимъ отношеніемъ къ крест­
ному знаменію мы, конечно, оскорбляемъ Господа и



—  39 —

Крестъ его Честный и навлекаемъ на себя осужденіе, 
ибо проклятъ всякъ, творяй дѣло Божіе съ небреже­
ніемъ. А между тѣмъ крестное знаменіе имѣетъ вели­
кую силу: оно даетъ душѣ крѣпость, смыслъ, божествен­
ную мудрость, отгоняетъ отъ нея супостата — врага 
рода человѣческаго, діавола. И это, конечно, въ томъ 
случаѣ, если мы творимъ крестное знаменіе истово, со 
страхомъ и трепетомъ, съ благоговѣніемъ и вниманіемъ 
и, главное, съ переживаніемъ высокаго и спасительнаго 
для насъ таинства Креста.

-I-

Преподобный Сѵмеонъ Новый Богословъ такъ гово­
ритъ о нетлѣніи и чудотворной силѣ мощей святыхъ: 
„Душа, сподобившаяся стать причастницею божествен­
ной благодати, будучи сама освящена, по естественному 
слѣдствію, освящаетъ и все тѣло свое, потому что, бу­
дучи соединена съ тѣломъ, она находится во всѣхъ 
членахъ его; почему и благодать Св. Духа какъ усвояетъ 
себѣ душу, такъ усвояетъ и тѣло ея. Впрочемъ, пока 
душа находится въ тѣлѣ, Всесвятый Духъ не проявляетъ 
въ этомъ тѣлѣ всей славы своей, потому что настоитъ 
необходимость, чтобы душа до конца жизни показывала 
самое доброе произволеніе свое, т. е. послѣдуетъ ли 
она, какъ должно, благодати Св. Духа. Но когда при­
детъ конецъ и душа отдѣлится отъ тѣла, тогда, поелику 
конченъ уже подвигъ (состязаніе, какъ на ристалищахъ) 
и душа, одержавъ побѣду, исходитъ изъ тѣла въ вѣнцѣ 
нетлѣнія, какъ добрѣ совершившая подвигъ свой,— 
тогда, говорю, благодать Св. Духа и въ тѣлѣ души сей 
проявляетъ свою освящающую силу, отъ чего кости 
голыя и цѣлыя мощи святыхъ источаютъ исцѣленія и 
врачуютъ всякія болѣзни. Когда душа отдѣлится отъ 
тѣла смертію, тогда она одна, безъ участія своего



— 40 —

тѣла, начинаетъ пребывать со всѣмъ Божествомъ, т. е. 
съ Божественною благодатію; тѣло же остается одно 
безъ души, только съ Божествомъ, и проявляетъ для 
людей божественную силу въ чудесахъ (не чрезъ душу, 
а прямо отъ Божества) (Сѵмеонъ Н. Богословъ, 4 сл. § 4).

Въ описаніи Тихвинской иконы Божіей Матери го­
ворится о высылкѣ всѣхъ развратныхъ изъ монастыря. 
Ясное указаніе, что обитель не можетъ терпѣть насель­
никовъ нечистой жизни, и заявившихъ себя таковою 
надлежитъ удалять. Слѣди, поэтому, настоятель, зорко 
за благоповеденіемъ своей братіи, охраняй обитель, какъ 
святую, отъ всякой скверны и не бойся, если бы тебѣ 
пришлось недостойныхъ изгонять изъ нея, ибо ты даже 
не имѣешь права держать у себя нечистыхъ: за это 
ты долженъ дать отвѣтъ Богу.

Архимандритъ Арсеній.

А  ^ ііА  ^  4



Блаженъ: кто гордость презираетъ,
Не увлекла она кого,
Кто передъ ней не преклоняетъ 
Ума и сердца своего.

Приманка страсти той прекрасна, 
Красивъ узоръ ея сѣтей,
Но какъ предаться ей ужасно 
И какъ легко повѣрить ей.

Она съ высотъ небесной славы 
Во адъ денницу низвела 
И чашу полную отравы 
За нимъ на землю пролила!

О, сколько душъ поработила 
Она безъ боя и труда,
И сколько подвиговъ разбила, 
Лишивъ достойнаго плода.

Въ умѣ, смиренія лишенномъ,
Она царитъ, какъ демонъ злой,
И страсти въ сердцѣ омраченномъ 
Одну рождаетъ за другой.

Какъ будто, славу обѣщаетъ,
Какъ будто въ высь она зоветъ, 
Сама же въ бездну низвергаетъ 
И душу въ адъ она влечетъ. 

Блаженъ, кто гордость ненавидитъ,
Но горе тѣмъ, кто служитъ ей,
Чей ослѣпленный умъ не видитъ 
Ея предательскихъ цѣпей,

Тѣмъ не видать Христова царства, 
Закрытъ для нихъ блаженный рай..- 
Безумной гордости коварство 
О, сердце бѣдное, познай!..



+
Письма въ Базъ почившаго высокопреосвященнаго Николая, 

архіепископа Японскаго *).
7/20 Мая 1907 г.

Токіо.
Русская Духовная 

Миссія.

Письмо пятое.

Досточтимый и достолюбезнѣйшій
Отецъ Архимандритъ. Павелъ!

Отвѣчая на оба Ваши послѣднія письма, всѣ привѣтствія, 
которыми начинаете первое, обращаю къ-Вамъ, тѣмъ болѣе, 
что самъ не смогу такъ прелестно выразить мои пожеланія 
Вамъ. Они, впрочемъ, сосредоточиваются въ одномъ, какъ 
въ фокусѣ: живите и благоденствуйте для Кореи, будьте 
вѣрны Кореѣ, будьте тверды въ Кореѣ; боюсь я сильно, что 
станутъ отнимать Васъ у нея, а Вы же колеблетесь,—не изъ 
честолюбія,—этой тупой черты у Васъ, слава Богу, кажется 
нѣтъ,—а изъ желанія вернуться въ родной край, гдѣ все же 
лучше, теплѣе душѣ чѣмъ не дома, какъ бы хорошо и при­
влекательно „не дома4* ни было; тогда устойте, не поддай­
тесь искушенію, и Богъ благословитъ Вашими трудами и 
Вашимъ самоотверженіемъ Корею. Эй, Отче! Сильно я ра- 
дуюся, видя, съ какимъ усердіемъ Вы занялися миссіоннымъ 
дѣломъ и какъ Вы способны къ тому, какъ полны огнемъ 
къ нему; прямо видно, что Богъ призвалъ Васъ къ сему 
дѣлу. Будьте же вѣрны призванію до конца! И добрыми 
сотрудниками Васъ Богъ благословитъ. Вчужѣ радуюсь 
сему:—и ихъ прикрѣпите къ дѣлу,—не дайте бѣжать, какъ 
это дѣлаютъ пріѣзжающіе въ Японію, да и въ Китай. Пора 
въ самомъ дѣлѣ намъ заняться миссійскимъ дѣломъ,—долгъ.

') Продолженіе.—См. „Г. Ц.“ м. Іюнь 1913 г.



—  43 —

лежащій на насъ православныхъ, долгъ, исполненіемъ 
котораго мы такъ постыдно доселѣ небрежемъ.

За портретъ Вашъ очень благодаренъ,—Вы на немъ такъ 
бодро и ободряюще смотрите.

За книжку „Отъ мрака къ свѣту“ ‘) тоже благодаренъ, хотя 
она для меня „мракъ" и никрошки свѣта, или лучше— 
„неко-ни кобанъ" (кошкѣ—золотой), по житейской послови­
цѣ. Но я внесу ее въ каталогъ нашей библіотеки,. на всег­
дашнюю память о Васъ.

Наши катихиз. правила перевелъ для Васъ и при семъ 
прилагаю. Немного и неважно!

„Что дѣлаютъ наши катехизаторы при похоронахъ: „если 
нѣтъ священника?" Поютъ и читаютъ изъ обряда погребе­
нія все, что могутъ, кромѣ части діакона и священника, 
впрочемъ и Евангеліе читаютъ. Гдѣ церковь обзавелась 
стихаремъ, тамъ при этомъ катихизаторъ въ стихарѣ от­
правляетъ похороны.

„Помимо „часовъ" отправляютъ ли они какое обществен­
ное богослуженіе, сопровождаемое пѣніемъ?" Они отправ­
ляютъ вечерню, утреню (или лучше всенощную), а утромъ— 
часы й ббѣдницу—до чтенія Апостола и Евангелія (т. е. чи­
таютъ ихъ и говорятъ на нихъ поучейія), пѣніе: „вѣрую" 
„отче" и „достойно" чѣмъ и заключаю; поютъ и читаютъ 
при этомъ все, кромѣ частей діаконской -и священнической. 
При службѣ надѣваютъ стихарь, гдѣ есть то.

Не разъ спрашивали у меня: „не можемъ ли говорить и екте­
ніи? Онѣ такъ хороши". Я отвѣчалъ: „читайте, говорите и экте- 
ніи". Да почему же и не говорить? Вѣдь это не есть таинство, 
котораго уже никакъ нельзя дозволять непосвященному (кромѣ 
Таинства Крещенія въ экстренныхъ случаяхъ). При всѣхъ этихъ 
наставленіяхъ и разрѣшеніяхъ, письменной инструкціи не 
дается, чтобы избѣжать регламентаціи и закрѣпленія, которое 
потомъ отмѣнить или измѣнить было бы трудно; а нужно 
помнить, что все нынѣшнее временно, пока іерархія разовь­
ется,—станетъ достаточно іереевъ и діаконовъ, которымъ соб­
ственно принадлежитъ отправленіе общественнаго богослу­
женія.—Вообще я сообразуюсь всегда съ обстоятельствами,

О „Отъ мрака къ свѣту“—первый вѣроучительныы сборникъ, изданный 
Сеульской миссіей на корейскомъ языкѣ въ 1907 г.



— 44 —

не предрѣшаю, не сочиняю напередъ, какъ и чему быть, а на 
все встрѣчающееся и требующее отвѣта и наставленія дается 
то и другое такъ,—по зрѣломъ размышленіи, а гдѣ нужно по 
справкѣ съ церковными правилами, какъ требуетъ живое 
тѣло. Совѣтую Вамъ то же дѣлать, всегда призывая на по­
мощь и вразумленіе Господа Бога.

О. Николаю (Алексѣеву) послалъ отказъ.
Преосв. Андроникъ пріѣхалъ и опять заболѣлъ неврасте­

ніей,—пока несильно; нынѣ путешествуетъ по церквамъ—быть 
можетъ, это ему будетъ полезно. Если нѣтъ, опять вернется,— 
экое горе! Божій покровъ да будетъ надъ Вами и всѣми у 
Васъ! Прошу Вашихъ святыхъ молитвъ.

Вашъ слуга и богомолецъ Архіепископъ Николай, 

Приложеніе.

Еатихизаторскія правила.

§ 1. Могущій быть посланнымъ на проповѣдь одинъ называетсл кати- 
хизаторомъ.

§ 2. Подчиненный катихизатору въ проповѣди называется помощни­
комъ катихизатора, или катпхизаторскимъ ученикомъ или дѳнкеоходзе.

§ 3. Распредѣленные соборомъ на проповѣдь катихизаторы по закрытіи 
собора должны немедленно отправляться на мѣста своего назначенія.

Примѣчаніе. Если у кого есть обстоятельства, заставляющія промед­
лить, то онъ долженъ, изъяснивши ихъ чрезъ своего священника, получить 
позволеніе еипскопа.

§ 4. Содержаніе катнхизаторамъ доставляютъ церкви, въ которыхъ 
они служатъ. Если церковь не въ состояніи этого сдѣлать, то миссія 
помогаетъ.

§ 5. Кати хи заторъ, желающій перемѣнить мѣсто службы, или по при­
чинамъ совсѣмъ оставить службу, долженъ объ этомъ снестись съ священ­
никомъ. которому подчиненъ, а священникъ доноситъ объ этомъ миссіи.

§ 6. Катихизаторъ, минуя своего священника, не можетъ относиться 
съ просьбами въ миссію.

Примѣч. Если священникъ не передаетъ его просьбы, или медлитъ 
дѣлать это, то катихизаторъ, изъясняя причины, можетъ прямо относиться 
въ миссіи.

§ 7. Катихизаторы не должны принимать и сами дѣлать угощеній 
виномъ.

§ 8. Въ Катихизаторскую школу принимаются отъ 18 до 40 лѣтъ, бла­
гочестивые, способные, здоровые, и такіе, которымъ потомъ семейныя об­
стоятельства не мѣшали бы отправляться на ироповѣдь всюду, куда бу­
дутъ назначены.



—  45 —

§ 9. Желающій поступить въ катихизаторскую школу долженъ 2—3 мѣ­
сяца быть на испытаніи у священника, и получивъ его удостовѣреніе 
представить миссіи.

§ 10. Для поступленія въ катихизаторскую школу требуется выдержать 
слѣдующій экзаменъ: по толкованію (предлагается объяснить нетрудное 
мѣсто изъ свяіц. писанія, причемъ видно, способенъ ли онъ проповѣды- 
вать), по Православному исповѣданію (при чемъ обнаруживается, знаетъ 
ли онъ общее христ. ученіе), по сочиненію (при чемъ обнаруживается, 
насколько онъ образованъ). Сочиненій пишется два: экспромптъ на глазахъ 
у экзаменаторовъ, и дома на данную тему.

§ 11. Экзаменъ производится приходскимъ священникомъ, и о резуль­
татѣ его, съ приложеніемъ двухъ вышеозначенныхъ сочиненій, за мѣсяцъ 
до пріема въ школу, священникъ доноситъ миссіи, отъ которой получается, 
или нѣтъ, разрѣшеніе на поступленіе въ школу.

Срокъ пріема въ школу одинъ въ году: 1-е число Сентября.
§ 12. Курсъ въ катихизаторской школѣ двухгодичный.
§ 13. Для христіанскихъ дѣтей по церквамъ должны быть заводимы 

первоначальныя христіанскія школы.
§ 14. Катихизаторамъ вмѣняется въ непремѣнную обязанность обучать 

христіанскихъ дѣтей вѣрѣ и молитвамъ.
§ 15. Въ каждой церкви, подъ руководствомъ священника, должны быть 

избираемы нѣсколько благочестивыхъ и опытныхъ христіанъ въ церковные 
старшины.

§ 16. Церковные старшины должны заботиться о распространеніи вѣры, 
о пользахъ мѣстной церкви, а также при отлучкахъ катихизатора для 
проповѣди имѣть попеченіе о его семействѣ.

§ 17. При перемѣщеніи христіанина въ предѣлы другой церкви, кати- 
хизаторъ, или церковный старшина извѣщаютъ объ этомъ ту церковь.

§ 18 Катихизаторъ долженъ вести катихизаторскій дневникъ и представ­
лять его епископу и священнику, при посѣщеніи ими церкви; кромѣ того, 
въ концѣ мѣсяца дѣлать выписку наиболѣе важнаго изъ своего дневника, 
и въ двухъ экземплярахъ посылать священнику, который одинъ экземпляръ 
удерживаетъ у себя, другой отсылаетъ въ миссію.

§ 19. Православная церковь въ два года разъ созываетъ въ Токіо 
Соборъ изъ священнослужителей катихизаторовъ и представителей 
церквей.

Примгьч. По обстоятельствамъ не могущіе явиться на соборъ могутъ и 
не являться.

Представители церкви являются на еоборъ: отъ церкви до 100 человѣкъ 
одинъ, отъ церкви въ 100 и до 300 человѣкъ два, отъ церкви въ 300 и до 
1000 человѣкъ три или четыре.

§ 20. Катихизаторы и старшины церквей должны побуждать Христіанъ 
:съ пожертвованіямъ на содержаніе служащихъ, церкви и церковныхъ учеб­
ныхъ заведеній.

Архіеп. Николай.
7/20 мая 1907 г.

Токіо. ___________



Келейныя письма въ БозЪ почившаго і  17 Февр. 1906 г. 
Гевсиманскаго старца-іеромоиаха о. Варнавы *).

Письмо третье.

Христосъ посреди насъ!

Возлюбленная о Господѣ матушка, со всѣМи о Христѣ се­
страми!

То правда, какъ пишите вы, что и вездѣ можно спастися, 
ибо вездѣ Господь и на всякомъ мѣстѣ Владычество Его, 
но въ монастырѣ спасеніе ближе и возможнѣе, такъ какъ 
меньше соблазновъ и меньше поводовъ ко грѣху. Одно 
только нужно здѣсь—отреченіе своей воли, а за симъ тер­
пѣніе, трудъ и молитва; о всемъ благословляй Господа, не­
престанно молись Ему и это несомнѣнный путь къ царствію 
Божію. При этомъ всегда и во всемъ имѣй къ себѣ самую 
строгую осмотрительность; случается, что и одна неподо­
бающая мысль, если примешь ее къ сердцу и соизволишь 
пожеланіемъ, можетъ на вѣки отчудить тебя отъ Господа 
Бога. Что же для этого нужно? Покаяніе искреннее, 
слезное, непрестанное покаяніе: исповѣдуіцему грѣхи своя 
искренно и отъ всего сердца даруется Божіею милостію 
прощеніе грѣховъ и благодать на утвержденіе и укрѣпленіе 
молящейся душѣ О, душе моя! что спиши, конецъ прибли­
жается. Истязуй мыслею своею, что ты сотворила и по­
мысломъ и пожеланіемъ. Предъ Господомъ все открыто! 
Берегись своего небреженія и нерадѣнія-. Долго ли еще 
будешь преумножать грѣхи ко грѣхамъ, злобу къ злобѣ? 
Долго ли еще будешь губить время, данное тебѣ на покая-

) Продолженіе.—См. „Г. Ц.“ м. Іюнь 1913 г.



—  47 —

ніе? Оно, какъ молнія, проходитъ и не возвращается. Не 
знаешь, когда потребована будешь на страшный судъ Го­
сподень, утромъ, или въ полдень, или вечеромъ, или тогда 
когда совсѣмъ не чаешь. Будьте готовы, бдите и молитесь’ 
да не внидите въ напасть: не унывайте отъ прискорбія и’ 
не изнемогайте отъ разслабленія, но бодрствуйте, потерпите 
ради Бога, поработайте Господеви со страхомъ и возрадуе­
тесь уже не на минуту, но безъ конца, егда пріидетъ Го­
сподь во славѣ Отца Своего со множествомъ ангелъ. Бла­
женъ той рабъ, его же Господь обрящетъ бдяща въ запо- 
вѣдѣхъ Его, а не унывающа и спяща въ нерадѣніи. Со 
вниманіемъ читайте церковныя книги и творенія Святыхъ 
Отецъ нашихъ,—это утѣшаетъ духъ и укрѣпляетъ его въ 
подвигахъ дѣланія духовнаго. Всегда съ сердечною вѣрою 
и усердіемъ молитесь, внимайте труду, поститесь, съ кро­
тостію носите возлагаемыя послушанія и все это ради еди­
наго только Господа творите, а не почему-либо другому. 
Да спасетъ Господь милостію Своею, очиститъ, и обновитъ, 
и дастъ радость вѣчную страждущему сердцу, день и ночь 
взыскующему Господа Своего. Всякія скорби, нужду, и тя­
готу, сколько бы тягостно не было, если пріимемъ въ по­
двигѣ духовномъ, ради, дѣланія заповѣдей Господнихъ, то 
Господь всегда намъ будетъ и помощникъ и защититель. 
Читайте чаще псалтирь съ поклонами и молитвами, это 
спасаетъ отъ всякой непріязни и миротворитъ бодрствую­
щую душу.

Простите Бога ради непотребнаго и грѣшнаго.

Іерои. Варнава.



Творенія преподобнаго Макарія Еги­
петскаго; въ и*ъ систематическомъ 

изложеніи *).

ѵи.
Плоды нравственнаго преуспѣянія христіанина.

Кто неуклонно шествуетъ по пути нравственнаго преуспѣя­
нія, тотъ уже здѣсь на землѣ начинаетъ пожинать плоды 
своего добродѣланія. Такой христіанинъ нравственно обно­
вляется. Его уже не тянетъ къ себѣ міръ, онъ внутри уже 
не испытываетъ мучительной борьбы со страстями и иску­
шеніями, его сердце начинаетъ исполняться радости, спо­
койствія и мира О- Какъ если, кто умираетъ въ городѣ, не 
слышитъ ни голоса, ни рѣчей, ни шума живущихъ тамъ, 
но какъ скоро умеръ, нереносится въ другое мѣсто, гдѣ 
нѣтъ ни гласовъ,-ни воплей того города, такъ и душа, какъ 
скоро предается на закланіе и умираетъ въ томъ градѣ вред­
ныхъ страстей, въ которомъ жила и проводила время, не 
слышитъ уже въ себѣ гласа бесѣдъ тмы, не раздается въ 
ней уже говоръ и Вопль суетного бесѣдованія и мятежа ду­
ховъ тмы, но преселяется она въ градъ, исполненный бла­
гости и мира, во градъ Божества свѣта,—и тамъ живетъ и 
слышитъ, разглагольствуетъ и бесѣдуетъ, тамъ совершаетъ 
дѣла духовныя и достойныя Бога 2). Или какъ желѣзо, сви­
нецъ, золото, серебро, вложенныя въ огонь, теряютъ свой­
ство жестокости, перемѣняясь въ вещества мягкія и пока 
бываютъ въ огнѣ, по силѣ огненной теплоты, расплавляются 
и измѣняютъ естественную жестокость; такимъ же образомъ 
и душа, отрекшись отъ міра и возлюбивъ единаго Господа 
и пріявъ въ себя небесный огнь Божества и любви Духа, 
дѣйствительно уже отрѣшается отъ всякой мірской любви,

*) Продолженіе. См. „Г. Ц.“ м. іюль 1913 г.
і) 4 бес. §§ 13—15; 9 бес. § 8; 15 бес. § 24. 2) 1 бѳс. § 8.



—  49 —

освобождается отъ всякой порчи страстей, все отлагаетъ отъ 
себя, перемѣняетъ естественное свое качество и грѣховную 
свою жестокость :). И какъ тамъ въ обольщеніи ветхій чело­
вѣкъ совлекъ съ себя человѣка совершеннаго и одѣлся въ 
одежду хулы, невѣрія... такъ и здѣсь христіанинъ облекается 
въ новаго небеснаго человѣка Іисуса Христа и въ соотвѣт­
ствіе грѣховнымъ своимъ очамъ получаетъ новыя очи, въ 
соотвѣтствіе ушамъ, новыя уши, въ соотвѣтствіе головѣ— 
новую голову, чтобы всецѣло быть чистымъ и совершен­
нымъ 2). Нравственное обновленіе есть общее свойство хри­
стіанъ, преуспѣвшихъ въ добродѣланіи. Въ частности эти 
христіане пріобрѣтаютъ духовную опытность, которая про­
является въ слѣдующихъ чертахъ. Во-первыхъ по отношеніи 
къ себѣ въ томъ, что усовершаемые начинаютъ понимать 
свою душу... Ни мудрые своею мудростію, ни разумные сво­
имъ разумомъ не могли постигнуть душевной тонкости, или 
сказать о душѣ, что она такое; только при содѣйствіи Духа 
Святаго открывается и пріобрѣтается понятіе и точное вѣдѣ­
ніе о душѣ 3). И въ этой своей душѣ духовно-опытный тонко 
начинаетъ различать всѣ движенія, какъ грѣховныя, такъ и 
благодатныя. Онъ всякій разъ познаетъ внутри водворяю­
щуюся борьбу страстей и внутреннюю брань и лукавые по­
мыслы 4), а съ другой стороны чувствуетъ всѣ дѣйствія Бо­
жества, совершающіяся въ немъ и не только чувствуетъ, но 
и понимаетъ эти дѣйствія. Есть земля сатанинская, гдѣ жи­
вутъ, покоятся темныя силы и лукавые духи и есть свѣто­
носная земля Божества, гдѣ ходятъ и упокоеваются полки 
Ангеловъ и св. духовъ. И какъ темная земля не можетъ 
быть видима и осязаема очами тѣлесно, такъ свѣтоносная 
земля Божества и неосязаема и невидима плотскими очами; 
людямъ же духовнымъ, сердечному оку ихъ видимы и са­
танинская зе'мля тмы и свѣтоносная земля Божества 5). Вся­
кій долженъ знать, что есть очи, которыя вііутреннѣе сихъ 
очей и есть слухъ, который внутреннѣе сего слуха. И какъ 
эти очи чувственно видятъ и распознаютъ лице друга или 
любимаго; такъ очи души достойной и вѣрной, просвѣщенныя 
Божественнымъ свѣтомъ, духовно видятъ и распознаютъ 
истиннаго друга, сладчайшаго и многовожделѣннаго жениха-

») 4 бес. § 14. 2) 2 бес. § 2. «) 49 бес. § 4. 4) 21 бес. §§ 3—5. 5) 14 
бес. § 4.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 4



—  50 —

Господа, какъ скоро душа озарена достопоклоняемымъ' Ду­
хомъ 1). И еще: какъ видимое око, будучи чисто, чисто всегда 
видитъ солнце, такъ и умъ, совершенно очистившись, видитъ 
славу свѣта Христа2). Нужно при этомъ сказать, что спо­
собности съ одной стороны тонко различать грѣховныя, а съ 
другой благодатныя проявленія у духовно-опытныхъ людей 
проявляются одновременно. Если же этого не замѣчается, то 
это вѣрный признакъ отсутствія духовнаго опыта. Кто со­
знаетъ въ себѣ грѣховный струпъ, страстями оскверняющій 
внутренняго человѣка, но не сознаетъ въ себѣ вспомоще­
ствованія отъ Святаго Духа истины, укрѣпляющаго немощь 
его и обновляющаго душу сердечнымъ веселіемъ, тотъ 
остается безъ способности различія, не имѣя познанія о 
многоразличномъ домостроительствѣ Божіей благодати и Бо­
жія мира 3). Отличительная особенность духовноопытныхъ лю­
дей,—это ихъ разсудительность 4) и во всѣхъ обстоятельствахъ 
жизни непоколебимая твердость. Преуспѣвающіе, въ искуше­
ніяхъ и скорбяхъ, отъ которыхъ ни одинъ христіанинъ никогда 
не свободенъ, не будутъ отчаяваться и приходить въ удивле­
ніе, ибо знаютъ, что, по Божію попущенію, дозволяется злобѣ 
испытывать душу и при своемъ богатствѣ и покоѣ они не 
дѣлаются безпечными, но всегда ожидаютъ перемѣны5), и 
при этомъ не боятся уже этихъ вражескихъ нападеній. Какъ 
тотъ, кто многократно попадалъ въ руки разбойникамъ и, по­
терпѣвъ отъ нихъ потери, затѣмъ съ великимъ трудомъ избѣ­
галъ ихъ и послѣ того пріобрѣлъ огромное имущество и 
большое достояніе, не боится уже разоренія по причинѣ 
умножившагося богатства, такъ и духовно-опытные люди, 
прошедшіе сначала множество искушеній и страшныхъ 
мѣстъ, потомъ, исполнившись благодати и преизобилуя бла­
гами, не боятся уже тѣхъ, которые хотятъ разграбить ихъ, 
потому что богатство ихъ не мало 6). Не удйвляются эти 
люди и духовнымъ благамъ и въ частности тому, что бу­
дутъ царствовать со Христомъ, ибо они предварительно уже 
познали всѣ тайны благодати 6). Еще новая особенность 
внутренней жизни духовно-опытныхъ людей это та, что они 
начинаютъ пріобрѣтать или лучше сказать преумножать въ

М 28 бес. § 5. 2) 17 бес. § 4. 3) 50 бес. § 4. *) 9 бес. § 7.») 16 бес. § 11. 
®) 17 бес. § 2—3.



— 51 —

себѣ добродѣтели безъ особаго труда, подобно тому, какъ 
въ мірѣ имѣющіе богатство безъ труда пріобрѣтаютъ себѣ 
всякую вещь и на богатство пріобрѣтаютъ себѣ еще большее 
богатство *), и при этомъ въ своихъ трудахъ они находятъ 
себѣ радость и отраду 2). По отношенію къ другимъ духов­
ная опытность проявляется прежде всего въ томъ, что ду­
ховно-опытный человѣкъ, по написанному (1 Кор, 2, 14), во- 
стязуетъ всякаго человѣка. Онъ начинаетъ понимать людей.— 
О каждомъ знаетъ онъ, изъ какого источника беретъ слово, 
гдѣ остановился и на какой находится степени; о немъ же 
самомъ, т. е. духовно-опытномъ, никто изъ людей, имѣющихъ 
въ себѣ духъ міра, не можетъ знать и судить. Кто только 
имѣетъ въ себѣ подобнаго небеснаго Бож ія Духа, тотъ и 
знаетъ подобнаго ему, какъ говоритъ апостолъ: Духовная 
духовными сразсуждающіе. Душевенъ же человѣкъ не пріем­
летъ, яж е Духа Божія, юродство бо ему есть: духовный же 
востязуетъ убо вся, а самъ той ни отъ единаго востязуется 
(1 Кор, 2, 14) 3). Больше того имѣющіе небесное богатство 
Духа не только понимаютъ людей, но они могутъ на нихъ 
вліять, ими руководить, имъ удѣлять изъ своего духовнаго 
сокровища и не оскудѣвать. Если кто богатъ и готовитъ до­
рогую вечерю, то тратитъ изъ своего богатства и изъ сокро­
вища, какое имѣетъ, и при великомъ богатствѣ не боится, 
чтобы у него былъ недостатокъ въ чемъ-нибудь; и такимъ 
образомъ, позванныхъ имъ гостей увеселяетъ роскошно и 
пышно, предлагая имъ различныя и необыкновенныя снѣди. 
А нищій и неимѣющій богатства, если вздумаетъ пригото­
вить для кого ужинъ, все беретъ взаемъ и самые сосуды и 
платье и другія вещи и едва только поужинаютъ позванные, 
какъ обыкновенно могутъ у нищаго, отдаетъ потомъ каждому, 
что у него занималъ: или сосудъ серебряный, или одежду, 
или другую вещь. И когда, такимъ образомъ, раздастъ все, 
что принадлежитъ каждому, самъ остается и нищимъ и на­
гимъ, не имѣя у себя собственнаго богатства, которымъ бы 
могъ увеселяться 4). Такъ и обогащенные Духомъ Святымъ, 
поистинѣ имѣя в-ъ себѣ небесное богатство и общеніе Духа, 
если скажутъ кому слово истины, и если сообщатъ кому 
духовное слово, и пожелаютъ возвеселить души, то изъ соб-

і) 18 бес. §§ 1—3. 2) 49 бес. § 4. 3) 9 бес. § 8. 4) 18 бес. § 4.
4*



52  —

ственнаго своего богатства и изъ собственнаго, сокровища, 
какимъ обладаютъ въ себѣ, изрекаютъ слово, имъ возвеселя­
ютъ души слушающихъ духовное слово и не боятся оскудѣ­
нія у себя самихъ; потому что обладаютъ въ себѣ небеснымъ 
сокровищемъ благостыни, изъ котораго предлагаютъ снѣди 
и увеселяютъ угощаемыхъ духовно. А нищій и непріобрѣт- 
шій себѣ богатства Христова, не имѣя въ душѣ духовнаго 
богатства, источающаго всякую благостыню словъ и дѣлъ, 
и помышленій Божественныхъ и неизглаголанныхъ тайнъ, 
если и хочетъ изречь слово истины и увеселить нѣкоторыхъ 
изъ слушающихъ, то въ дѣйствительности и по самой истинѣ 
не стяжавъ себѣ слова Божія, а только припоминая и заим­
ствуя слово изъ каждой книги Писанія, или пересказывая 
и передавая, что выслушалъ у мужей духовныхъ, услаждаетъ, 
повидимому, другихъ, и другіе услаждаются его словами; но, 
какъ скоро окончитъ свою рѣчь, каждое его слово возвра­
щается въ свое мѣсто, откуда взято, и самъ онъ опять остается 
нагимъ и нищимъ; потому что не его собственность—то ду­
ховное сокровище, изъ котораго онъ предлагаетъ, пользуетъ 
и увеселяетъ другихъ, и самъ онъ первый не возвеселенъ 
и не обрадованъ Духомъ 1).

Или какъ одѣтый въ убогую ризу, если видитъ себя во 
снѣ богачемъ, то, вставъ отъ сна, опять видитъ себя бѣд­
нымъ и обнаженнымъ; такъ и разсуждающіе о духовномъ, 
повидимому, говорятъ послѣдовательно; но такъ какъ то, о 
чемъ говорятъ, не подтверждено въ умѣ какимъ-либо опы­
томъ, силою и удостовѣреніемъ, то останавливаются они на 
какой-то мечтѣ. Или, какъ если бы женщина, одѣтая вся въ 
шелкъ и въ жемчуги, явилась въ непотребномъ домѣ: такъ 
и въ подобныхъ людяхъ сердце ихъ есть блудилище нечи­
стыхъ духовъ; хотятъ говорить они о праведности, не загля­
нувъ въ дѣла,—Не трудно сказать кому-нибудь, что хлѣбъ 
этотъ сдѣланъ изъ пшеницы; но надобно съ подробностію 
объяснить, какъ именно хлѣбъ приготовляется и печется. 
Разсуждать о безстрастіи и совершенствѣ—можно немногимъ. 
Кто ведетъ рѣчь о духовномъ, не вкусивъ того самъ, тотъ 
уподобляется человѣку, который, при наступленіи дневного 
зноя, идетъ пустымъ полемъ, и, томясь жаждою, описываетъ

!) 18 бес. § 5.



— 53 —

источникъ, струящійся водою, изображая себя ніющимъ. 
тогда какъ засохли у него уста и языкъ отъ палящей ихъ 
жажды,—или человѣку, который говоритъ о медѣ, что онъ 
сладокъ, но не вкушалъ его самъ и не знаетъ силы сла­
дости. Такъ, если ведутъ рѣчь о совершенствѣ, о радованіи, 
или о безстрастіи, неощущавшіе въ себѣ ихъ дѣйственности 
и удостовѣренія въ нихъ; то на дѣлѣ не всегда бываетъ 
такъ, какъ они говорятъ. Ибо, когда такой человѣкъ сподо­
бится со временемъ, хотя отчасти, приступить къ дѣлу, 
тогда разсудитъ онъ самъ съ собою: не такъ оказалось, какъ 
предполагалъ я. Иначе разсуждалъ я, а иначе дѣйствуетъ 
Духъ ‘). Кто говоритъ, но не руководствуется небеснымъ 
свѣтомъ и премудростію, тотъ въ умѣ не всякаго можетъ 
поселить убѣжденіе2). Таково значеніе духовнаго опыта. 
Пріобрѣтеніе его возможно для каждаго христіанина — вся­
каго званія, положенія, всякаго образованія. Онъ пріобрѣ­
тается трудничествомъ. Отсюда въ жизни можно встрѣчать 
съ одной стороны простецовъ — весьма опытныхъ въ духов­
ной жизни и наоборотъ людей мудрыхъ, знатныхъ, и въ то 
же время невѣждъ въ пониманіи духа Христова. Еллинскіе 
философы учатся владѣть словомъ, но есть другіе философы, 
которые невѣжды въ словѣ, радуются же и веселятся о Божіей 
благодати и это мужи благочестивые. Послѣдніе то и есть 
истинные мудрецы, воители и Божіи любомудрцы3). Какъ 
въ мірѣ, когда объявлена война, люди ученые и вельможи 
не отправляются туда, но, боясь смерти, остаются дома и вы­
зываются на войну новонабранные, бѣдные и изъ простолю­
диновъ, и случается, что они одерживаютъ побѣду надъ не­
пріятелями и прогоняютъ ихъ отъ предѣловъ, а за сіе по­
лучаютъ отъ царя награды и вѣнцы, достигаютъ почестей 
и достоинствъ, а тѣ великіе люди остаются позади ихъ: такъ 
бываетъ и въ духовномъ. Невѣжды, слушая въ первый разъ 
слово, исполняютъ его на дѣлѣ и пріемлютъ отъ Бога ду­
ховную благодать, а мудрые въ этомъ не преуспѣваютъ и 
остаются позади простецовъ4).

Преуспѣвающіе въ добродѣланіи христіане, далѣе, испол­
няются замѣтно слѣдующихъ духовныхъ качествъ: смиренія, 
страха Божія и неутолимой жажды благодати.

1) 17 бес. §§ 9, I I ,  12. «) 15 бе*. § 50. 3) п  бес. § 10. *) 43 бес. § 8.



—  54 —

Преуспѣвающіе смиряются.—Душа истинно боголюбивая и 
христолюбивая, хотя бы совершивъ тысячи праведныхъ дѣлъ, 
по ненасытному стремленію своему ко Господу, думаетъ о 
себѣ, будто бы ничего еще она не сдѣлала; хотя бы изну­
рила тѣло свое постами и бдѣніями, при такихъ остается 
чувствованіяхъ, будто бы не начинала еще трудиться для 
добродѣтелей, хотя бы сподобилась достигнуть различныхъ 
духовныхъ дарованій или откровеній и небесныхъ тайнъ, по 
безмѣрной и ненасытимой любви своей ко Господу, сама въ 
себѣ находитъ, будто бы ничего еще не пріобрѣлах). Но воз­
моженъ вопросъ: „Какъ христіанинъ, преуспѣвшій въ добро­
дѣланіи, можетъ быть нищимъ по духу, когда онъ несомнѣнно 
ощущаетъ и сознаетъ въ себѣ дары благодати? Истинный 
христіанинъ, какими бы достоинствами не обладалъ, никогда 
не станетъ себя считать цѣннымъ и что-нибудь значущимъ. 
А если этого сознанія въ христіанинѣ нѣтъ, то это вѣрный 
признакъ того, что такой человѣкъ еще не преуспѣлъ. Сама 
благодать учитъ совершеннаго христіанина быть низшимъ по 
духу,—и хотя онъ праведникъ и Божій избранникъ, не по­
читаетъ себя за что-либо, но признаетъ душу свою мало­
цѣнною и униженною, какъ будто ничего онъ не знаетъ и 
не имѣетъ, хотя и знаетъ и имѣетъ. И такая мысль дѣлается 
въ такомъ христіанинѣ какъ бы прирожденной и укоренен­
ной2). Но какъ возможно такое смиреніе? Не есть ли это 
фальшь? Какъ выработать искреннее смиреніе? Гдѣ источникъ 
его?—Въ сознаніи того, что все, что мы ни дѣлаемъ добраго, 
все это дается намъ благодатіею Божіею; предоставленные 
же собственнымъ силамъ мы являемся немощными'. „Если 
царь положилъ свое сокровище у какого-нибудь нищаго, то 
принявшій на сохраненіе не считаетъ этого сокровища своею 
собственностію, но вездѣ признается въ своей нищетѣ, не 
смѣя расточать чужого сокровища, потому что всегда раз­
суждаетъ самъ съ собою: „это сокровище не только у меня 
чужое, но еще положено ко мнѣ сильнымъ царемъ и онъ, 
когда захочетъ, возьметъ его у меня". Такъ и имѣющіе бла­
годать Божію должны о себѣ думать, быть смиренномудрыми 
и исповѣдывать нищету свою. Если нищій, принявъ отъ царя 
ввѣренное ему сокровище и понадѣявшись на это чужое

!) 10 бес. § 4. Мідпе ЗЗ.+ХХХХІѴ соі. 544. 2) 12 бес. § 3; 27 бес. § 5 
Мідпе 38. + XXXIV соі. 557; 696.



—  55 —

сокровище начинаетъ превозноситься имъ, какъ собствен­
нымъ своимъ богатствомъ и сердце его исполняется киченія, 
то царь беретъ у него свое сокровище и имѣвшій оное на 
сохраненіи остается такимъ неимущимъ, какцм^> былъ прежде. 
Такъ если и имѣющіе благодать превознесутся и станутъ 
надмеваться сердца ихъ, то Господь отъемлетъ отъ нихъ бла­
годать свою и остаются они такими же, какими были до 
пріятія благодати отъ Господа" :). А посему если увидишь, 
что кто-нибудь превозносится и надмевается тѣмъ, что онъ 
причастился благодати, то хотя бы и знаменія творилъ онъ, 
и мертвыхъ воскрешалъ, но если не признаетъ души своей 
безчестною и обнаженною, и себя нищимъ по духу и мерз­
кимъ, вкрадывается онъ злобою и самъ не знаетъ того.2). 
Признакъ христіанства и того, кто благоискусенъ предъ 
Богомъ,—стараться таить свои достоинства, не выставлять на­
показъ сокровищъ Небеснаго Царя, которыми владѣешь, и 
говорить всегда: „не мое это сокровище, другой положилъ 
его у меня, а я нищій" и положившій, когда захочетъ, возь­
метъ его у меня. Если же кто говоритъ: „богатъ я, довольно 
съ меня и того, что пріобрѣлъ, больше не нужно, то такой 
не христіанинъ, а сосудъ прелести и діавола. И чѣмъ больше 
христіанинъ входитъ въ познаніе Бога, тѣмъ больше онъ 
почитаетъ себя невѣждою и чѣмъ больше учится, тѣмъ бо­
лѣе признаетъ онъ себя ничего не знающимъ. Такое со­
знаніе, такое смиреніе благодать производитъ въ душѣ, какъ 
нѣчто естественное4). Результаты такого смиренія велики. 
Прежде всего Богъ, видя, что человѣкъ сдѣланное естествен­
ными силами приписываетъ Богу, даруетъ ему собственное 
Свое—духовное, Божественное—плоды Духа—радость и весе­
ліе 5). Во-вторыхъ, Господь все, что ни сдѣлаетъ христіанинъ 
добраго въ чувствѣ смиренія и при помощи благодати, при­
писываетъ самому же человѣку. „Душа говоритъ: все 
Твое, домъ, въ которомъ живу, Твой и одежды мои — Тебѣ 
принадлежатъ. Ты меня питаешь, Ты снабдѣваешь меня 
всѣмъ потребнымъ". Тогда Господь начинаетъ говорить на 
это: „дѣлаю тебѣ милость; это имѣніе твоя собственность;

!) 15 бес. § 25; 41 бес. § 3. Міре 88. +  XXXIV соі. 593; 769. 3) 15 бес. 
§ 35. Мі§пе іЬіб. соі. 601. 3) 15 бес. § 35. 29 бес. § 7. 26 бес. 920. Мідпе. 
88.+ХХХѴІ. соі 601; 720; 688. *) 16 бес. § 12 іЬИ соі. 601. °) 26 бес. §20. 
Мі^пе. 88. +  XXXIV соі 688.



—  56 —

эта добрая воля—твоя же собственность. За любовь твою ко 
Мнѣ, вотъ даю тебѣ и то, чѣмъ не обладала ты донынѣ, чего 
не имѣютъ люди на землѣ. Вмѣстѣ съ душею твоею пріими 
и Меня Господа,, чтобы всегда тебѣ веселиться и радоваться 
со Мною“ 4).

Вторымъ выдающимся свойствомъ внутренняго настроенія 
преуспѣвающихъ является страхъ. „Предстоящіе Христу, 
пребываютъ въ непрестанномъ страхѣ и трепетѣ, чтобы не 
погрѣшить въ чемъ нибудь противъ святыхъ Его Заповѣ­
дей 2) и черезъ то не утратить небеснаго сокровища. Но что 
это за страхъ? Есть ли онъ то гнетущее чувство, которое 
причиняло одно лишь страданіе человѣку и доводило его до 
отчаянія, или же этотъ страхъ сопровождается иными чув­
ствами? Религіозный страхъ неотдѣлимъ отъ радости и ве­
селья, которое охватываетъ сердце христіанина, вкусившаго 
благодать3). Христіанинъ боится, трепещетъ и этимъ самымъ 
подогрѣваетъ чувство духовнаго восторга отъ исполненія за­
повѣдей Божіихъ. „Представь, что иной имѣетъ у себя со­
кровища и отправляется въ такія мѣста, гдѣ есть разбой­
ники; радуется онъ на свое богатство и сокровище, но и 
боится, чтобы не напали и не ограбили его разбойники и 
въ такомъ бываетъ состояніи, какъ будто собственное тѣло 
свое несетъ у себя въ рукахъ4). Или „какъ плывущіе мо­
ремъ купцы, хотя найдутъ и попутный вѣтеръ и тихое море, 
но пока не войдутъ въ пристань, находятся всегда подъ 
страхомъ, что вдругъ возстанетъ противный вѣтеръ, взвол­
нуетъ море и корабль подвергнется опасности: такъ и хри­
стіане, хотя и ощущаютъ въ себѣ, что дышетъ благопріят­
ный вѣтеръ Святаго Духа, однакоже находятся еще подъ 
страхомъ, чтобы не нашелъ и не подулъ вѣтръ сопротивной 
силы и не воздвигъ въ душахъ ихъ какого мятежа и вол­
ненія5).

Въ третьихъ, преуспѣвающіе христіане исполняются не­
утолимой жаждой Божественной благодати. Они не удовле­
творяются однимъ какимъ нибудь приливомъ благодати, но

!) 32 бес. § 8- Мі§пе. 33. +  XXXIV соі. 740. 2) 151 бес. §§ 17, 34; 16 
бес. § 6, 11,-12, іЬіѣ соі 588, 600, 621. 2) 17 бес. § 7. 27 бес. § 17. М іре 
33. XXXIV, 628; 705. 4) 27 бес. § 18. іЬіб. соі. 705.5) 43 бес. § 4. Мідпе. 
83. +  XXXIV соі. 773.



— 57

ежедневно алкая и жаждая не могутъ насытиться „благо­
датными тайнами", но все болѣе и болѣе услаждаются имих). 
„Христіанство есть пища и питіе. И чѣмь больше кто вку­
ситъ его, тѣмъ болѣе привлекается' сладостію умъ, дѣлаясь 
неудержимымъ и ненасытнымъ, болѣе и болѣе требующимъ 
и вкушающимъ"2). Представь себѣ источникъ и пусть тамъ 
какой-нибудь жаждущій начинаетъ пить, потомъ, когда онъ 
пьетъ, отвлекаетъ его кто-нибудь и не даетъ напиться, сколько 
ему хочется; тогда вкусивъ воды, еще болѣе возгорается отъ 
жажды и сильнѣе ищетъ снова питья". Или „какъ человѣкъ, 
находящійся въ жару и одержимый огневицею, если подать 
ему самую сладкую снѣдь или сладкое питіе, гнушается тѣмъ 
и отвергаетъ; потому что жжетъ его и сильно дѣйствуетъ въ 
немъ болѣзнь: такъ, подобно сему, распаляемые небеснымъ, 
священнымъ и честнымъ духовнымъ желаніемъ, уязвленные 
въ душѣ ревностью любви Божіей—когда тотъ Божествен­
ный и небесный огнь, который Господь пришелъ воврещи 
на землю, и хощетъ, чтобы скорѣе онъ возгорѣлся (Лук. 12, 
49), начнетъ сильно въ нихъ дѣйствовать, и разжжетъ ихъ 
небесною приверженностію ко Христу,—по сказанному выше, 
все славное и высоко цѣнимое въ вѣкѣ семъ признаютъ до­
стойнымъ презрѣнія и ненавистнымъ; потому что огнь любви 
Христовой объемлетъ, разжигаетъ и распаляетъ ихъ пре­
данностію къ Богу и небесными благами любви, и ничто, не­
бесное, земное и преисподнее, не въ состояніи отлучить ихъ 
отъ любви сей, какъ засвидѣтельствовалъ Апостолъ Павелъ: 
кто ны разлучитъ отъ любве Христовы, и такъ] далѣе 
(Римл, 8, 35)?3)

На какихъ степеняхъ не стояли бы преуспѣвающіе, всѣ 
въ такой или иной мѣрѣ преисполняются благодати Божіей, 
что ими ощущается въ различныхъ формахъ. То они бы­
ваютъ обвеселены, какъ бы на царской вечери, и радуются 
радостію и веселіемъ неизглаголаннымъ. То въ иной часъ 
бываютъ, какъ невѣста, божественнымъ покоемъ упокоева­
емая въ сообществѣ съ женихомъ своимъ. Иногда же, Какъ 
безплотные Ангелы, находясь еще въ тѣлѣ, чувствуютъ въ

!) 10 бес. § 4. Мірпе 88. +ХХХІѴ соі. 544'. 2) 17 бес. § 13. іЬісІ. соі. 
632. 3) 9 бес § 9: 10 бес. § 1; 15 бее. § 18, 35. -  Мі^пе 88. +  XXXIV соі. 
537; 541; 588; 600.



—  58 —

себѣ такую же легкость и окрыленность. Иногда же бываютъ 
какъ бы въ упоеніи питіемъ, возвеселяемые и упоеваемые 
Духомъ, въ упоеніи Божественными духовными тайнами. Но 
иногда какъ бы плачутъ и сѣтуютъ о родѣ человѣческомъ, 
и, молясь за цѣлаго Адама, проливаютъ слезы и плачутъ вос­
пламеняемые духовною любовію къ человѣчеству. Иногда 
такою радостію возжигаетъ ихъ Духъ, что, если бы можно 
было, вмѣстили бы всякаго человѣка въ сердцѣ своемъ, не 
отличая злого отъ добраго. Иногда въ смиренномудріи духа 
столько унижаютъ себя предъ всякимъ человѣкомъ, что по­
читаютъ себя самыми послѣдними и меньшими изъ всѣхъ. 
Иногда Духъ постоянно содержитъ ихъ въ неизглаголанной 
радости. Иногда уподобляются сильному воителю, который, 
облекшись въ царское всеоружіе, выходитъ на брань со вра­
гами и крѣпко подвизается, чтобы побѣдить ихъ. Ибо, по­
добно сему и духовный облекается въ небесныя орудія Духа, 
наступаетъ на враговъ и ведетъ съ ними брань, чтобы по­
корить ихъ подъ ноги свои. Иногда душа упокоевается въ 
нѣкоемъ великомъ безмолвіи, въ тишинѣ и мирѣ, пребывая 
въ одномъ духовномъ удовольствіи, въ неизреченномъ упо­
коеніи и благоденствіи. Иногда умудряются благодатію въ 
уразумѣніи чего-либо, въ неизрѣченной мудрости, въ вѣдѣніц 
неиспытуемаго Духа, чего невозможно изглаголать языкомъ 
и устами. Иногда же человѣкъ дѣлается, какъ одинъ изъ 
обыкновенныхъ" Кратко говоря, душа христіанина, пре­
успѣвающаго въ добродѣтели, входитъ въ общеніе, единеніе 
съ Богомъ, Духомъ Святымъ, въ единеніе со Христомъ, при 
чемъ это единеніе, это общеніе пр. Макарій часто изобра­
жаетъ подъ образомъ брачнаго союза жениха и невѣсты. 
Душа, всецѣло посвятившая себя Господу, и прилѣпившаяся 
къ Нему, дѣлается способной входить въ единеніе со Хри­
стомъ, въ единое съ Нимъ сраствореніеі) 2) И какъ жена по 
сопряженію съ мужемъ едино съ нимъ, но въ иной 
часъ они разлучены между собой, потому что нерѣдко одинъ 
изъ нихъ умираетъ, а другой остается живъ, такъ бываетъ 
и при общеніи души съ Духомъ Святымъ: душа дѣлается

і) 18 бес. §§ 7 -9 . Мі§пе 88. + XXXIV соі. 640. 2) 9 бес. § 12; 46 бес.
§ 3 іЬіб. соі. 540.



—  59 -

съ Нимъ единымъ духомъ.х) Или какъ жена, обручаемая съ 
мужемъ, все имѣніе свое, все приданное свое, съ великою 
любовію приноситъ и передаетъ въ руки мужу и говоритъ: 
„ничего нѣтъ у меня своего; это имѣніе мое стало твоимъ, 
это приданое—твоя собственность и душа моя, и тѣло мое 
тебѣ принадлежитъ"; такъ и цѣломудренная душа есть дѣва 
Господня, вступающая въ общеніе со Святымъ Господнимъ 
Духомъ 2). Господь, будучи совершеннымъ женихомъ, душу— 
совершенную невѣсту пріемлетъ въ святое, таинственное и 
чистое общеніе брака3). Въ этомъ единеніи Богъ 'съ одной 
стороны приближается къ душѣ, а съ другой душа къ Богу, 
такъ что Богъ и душа становятся однимъ духомъ, однимъ 
смѣшеніемъ. Богъ приближается къ душѣ. „По снисхожденію 
и человѣколюбію преображаясь, Богъ „плототворитъ Себя, 
входитъ въ единеніе, воскрешаетъ святыя, благоугодившія 
и вѣрныя души, по изреченію Павлову,—бываетъ съ ними въ 
одинъ Духъ (I Кор. 6, 17), душа, такъ сказать, въ душу и 
ѵпостась въ ѵпостась, чтобы душа, достойная Бога и благо- 
угодившая Ему, могла жить въ обновленіи и ощущать без­
смертную жизнь, и содѣлалась причастницею нетлѣнной 
славы"4). Какъ хочетъ и чѣмъ хочетъ Сущій, по испытанной 
благости и по недомыслимой добротѣ, прелагаетъ, умаляетъ, 
уподобляетъ Себя святымъ и достойнымъ вѣрнымъ душамъ, 
плототворя Себя, по мѣрѣ ихъ удобопримѣнности, чтобы Не­
видимый былъ для насъ видимъ, и Неосязаемый, соразмѣрно 
свойству душевной тонкости, былъ осязаемъ, и чтобы души 
ощутили благость и святость Его, а на самомъ опытѣ усла­
дились свѣтомъ неизреченнаго наслажденія"Б). Уподобивъ 
общеніе добродѣтельной души съ Богомъ союзу брачному, 
пр! Макарій предусматриваетъ возможность соблазна для не­
мощныхъ слушателей отъ подобнаго сравненія и вотъ онъ, 
желая предотвратить всякую нечистую мысль, всякій со­
блазнъ,—говоритъ: „когда случится тебѣ слышать объ обще­
ніи жениха и невѣсты (разумѣется слышать въ бесѣдахъ

Ц 16 бес. § 2. Мі§пе 88. +  XXXIV. соі. 613. 2) 32 бес. § 9. Мідпе 740. 
Смотр. еще объ единеніи души съ Богомъ подъ образомъ брачнаго союза; 
15 бес. § 2 Мі§пе соі. 576; 19 бес. § 9 Мідпе соі. 649. 45 бес. § 7, іЪШ 
соі. 792. 38 бес. § 5. Мі^пе. 761. ») 47 бес. § 17. Мі^пе 88. +  XXXIV. соі. 
808. 4) 4 бес. § 10. Мі^пе 88. 4 -XXXIV соі. 480. *) 4 бес. 3 11. Мі^пе 88. 
+  XXXIV соі. 480—481.



—  60 —

аввы), не представляй ничего вещественнаго или земного, 
потому что берется сіе примѣнительно, только для примѣра. 
Общеніе съ Богомъ неизреченно духовно и неприкосновенно 
для плотскихъ очей, но оно дѣлается понятнымъ для души 
вѣрной и святой и самое общеніе Святаго Духа, и небесныя 
сокровища, и лики и празднества святыхъ Ангеловъ бываютъ 
видимы тому только, кто испыталъ это общеніе, и непосвя­
щенному совершенно невозможно и въ умѣ того предста­
вить, а потому слушай сіе объ общеніи души съ Богомъ 
(подъ образомъ союза жениха и невѣсты) благоговѣйно, пока 
и самъ- по вѣрѣ не сподобишься достигнуть духовнаго ви­
дѣнія—и тогда на самомъ опытѣ увидишь душевными очами, 
какихъ благъ еще здѣсь на землѣ могутъ пріобщаться хри­
стіанскія душ и1).

Есть еще и болѣе частныя проявленія добрыхъ качествъ 
преуспѣвающихъ христіанъ. Изъ всѣхъ этихъ качествъ и 
составляется цѣнная добродѣтельная натура. Такъ, истинные 
христіане начинаютъ удаляться родственныхъ связей 2), 
пріобрѣтаютъ простоту нравовъ и свѣтлость ума 3), начинаютъ 
питать ко всѣмъ доброе расположеніе4), любить не только 
благодѣтелей, но и гонителей5), никого не осуждать 6) и т. д.

Но теперь вопросъ—христіане, достигшіе преуспѣянія, дѣ­
лаются ли одинаковыми? Вѣдь благодать одна и заповѣди 
для всѣхъ однѣ и тѣже—отсюда можно было бы заключить, 
что всѣ преуспѣвающіе, подъ дѣйствіемъ одной и той же 
благодати и исполняя однѣ и тѣже заповѣди,—пріобрѣтаютъ 
одинаковые характеры, дѣлаются одинаково мягкими, оди­
наково смиренными и т. п.—иначе во всѣхъ частяхъ своего 
внутренняго существа становятся тождественными. Этотъ 
вопросъ пр. Макарій рѣшаетъ такъ: Естество у преуспѣва­
ющихъ остается прежнимъ—человѣку суровому оставляется 
его суровость, а уступчивому его уступчивость и т. п. Бы­
ваетъ же и то, что иной невѣжда разумомъ возрождается 
духовно, преобразуется въ мудраго и извѣстными дѣлаются 
ему сокровенныя тайны, а по естеству онъ невѣжда. Иной, 
по естеству будучи суровымъ, предаетъ волю свою благодати

!) 6 слово, гл. 13. Мщпе. 88.4- XXXIV соі. 920. 2) 4 бес. § 15. Мідпе 
88. + XXXIV соі. 484. 3) 25 бес. § 5. іЪіб. соі. 669. 4) 37 бес. § 2. іЬісІ. 
соі. 752. 3) 37 бес. § 4. ІЬісі. соі. 752—753. 6) 15 бес. § 8. ІЬісі. соі. 581.



—  61 —

и пріемлетъ его Богъ— а естество пребываетъ въ своей су­
ровости, но Богъ благоволитъ о немъ. А иной добронравенъ, 
скроменъ, добръ, посвящаетъ себя Богу и пріемлетъ его 
Господь":). Словомъ природная индивидуальность остается 
у каждаго христіанина въ продолженіе всей его жизни и 
на почвѣ этой индивидуальности построяется каждымъ зда­
ніе православнаго усовершенствованія. И вотъ по этой-то 
природной индивидуальности и различаются между собою 
преуспѣвающіе. Затѣмъ нужно имѣть въ виду, что не всѣ 
христіане приходили въ одну мѣру возраста Христова. Сте­
пеней совершенства много і) 2). Одни пріобрѣтаютъ „духовное 
ощущеніе", другіе „видѣніе", а третьи „озареніе". И кто 
имѣетъ озареніе, тотъ выше имѣющаго ощущеніе. У него 
озаренъ умъ — и это значитъ то, что онъ получилъ нѣкото­
рое преимущество предъ имѣющимъ ощущеніе, ибо созналъ 
въ себѣ нѣкую несомнѣнность видимо. Но иное есть откро­
веніе, когда душѣ бываютъ открыты дѣла великія и Божіи 
тайны" 3). Преуспѣяніе въ самомъ духѣ бываетъ по мѣрѣ 
вѣры и одинъ оказывается богаче другого. Какъ колосья 
бываютъ одни больше, а другіе меньше, или какъ въ городѣ 
много людей—одни изъ нихъ малыя дѣти, другіе—мужи— 
или юноши, или какъ бываютъ различные свѣтильники, 
такъ и въ духовномъ бываетъ различіе между людьми4). 
Степеней совершенства безчисленное множество Б). Человѣку 
предлежитъ безконечное совершенствованіе. „Въ иной часъ 
(христіанинъ пріявшій благодать) сынъ царевъ такъ твердо 
уповаетъ на Сына Божія, какъ на отца. Отверзаются предъ 
нимъ двери и входитъ онъ внутрь многихъ обителей—и по 
мѣрѣ того, какъ входитъ, снова отверзаются предъ нимъ 
двери въ соразмѣрномъ числѣ, напр., изъ ста обителей—въ 
другія сто обителей и обогащается онъ; и въ какой мѣрѣ 
обогащается, такими же показываются ему новыя чудеса" 6). 
При этомъ, что касается земного существованія, то здѣсь ни 
одинъ христіанинъ не достигаетъ надлежащаго усовершен­
ствованія". Донынѣ я не знаю ни одного человѣка-христіа- 
нина совершеннаго или свободнаго. И такъ какъ самъ от-

і) 26 бес. § 5.—Мі^пе 8. О. XXXIV соі. 677. 2) 8 бес. § 4. Мідпе 8. О.
XXXIV соі. 529. *) 7 бес. § 5. ІЬіб соі.-525. *) 36 бес. §§ 1—2. Міёпе 8. 6.
ХХХХѴ соі. 749. 5) 8 бес. § 4. іЬісі соі.—529. 8) 8 бес. § 6. ІЬІ(3. соі.—532



—  62 —

части въ иныя времена доходилъ до оной мѣры, то извѣ­
далъ и знаю, почему нѣтъ совершеннаго человѣка" 4).

Съ другой стороны душа стремится соединиться съ Богомъ. 
Душа, на которую канула роса благодати, все болѣе и болѣе 
уязвляется любовью къ Царю-Христу, все болѣе и болѣе 
прилѣпляется къ небесному, вся отдается въ плѣнъ Боже­
ственной любви, устремляясь ко Христу і) 2).

Результаты соединенія души съ Богомъ получаются не- 
изреченны. Душа, удостоенная Духомъ пріобщиться свѣта 
Его, дѣлается вся — свѣтомъ, вся лицомъ, вся окомъ, нѣтъ 
у нея ни одной части неисполненной духовныхъ очей свѣта, 
т. е. нѣтъ въ ней— ничего омраченнаго; но вся она все­
цѣло дѣлается свѣтомъ и духомъ, вся исполнена очей, и не 
имѣетъ никакой послѣдней или задней стороны, но отвсюду 
представляется лицомъ, потому что слетаетъ на нее и воз- 
ходитъ по ней неизреченная красота славы Свѣта-Христа"3). 
И какъ солнце вездѣ себѣ подобно;—нѣтъ у него ни одной 
послѣдней или недостаточной части, но, состоя изъ частей 
одинаковыхъ, все оно всецѣло блистаетъ свѣтомъ и все есть 
свѣтъ, или, какъ огонь, т. е. самый свѣтъ огня, весь самъ 
себѣ подобенъ и не имѣетъ въ себѣ ни перваго ни послѣд­
няго, ни большаго ни меньшаго: такъ и душа, совершенно 
осѣненная неизреченною красотою славы свѣта отъ лица Хри­
стова и совершенно вступившая въ общеніе съ Духомъ Свя­
тымъ и сподобившаяся быть жилищемъ и престоломъ 
Божіимъ, дѣлается вся окомъ, вся свѣтомъ, вся лицемъ, 
вся славою, вся духомъ"...4)

V III .

Смерть и будущая жизнь.

Господь Іисусъ Христосъ своими страданіями и смертію 
спасъ людей отъ грѣха, проклятія и смерти, которымъ под­
вергся Адамъ, а вмѣстѣ съ нимъ и весь родъ человѣческій 
послѣ грѣхопаденія. Но почему же, спрашивается, христіане 
небезсмертны, почему они продолжаютъ умирать, хотя, какъ

і) 8 бес. § 5. Мі|пе 8. 6 ,—XXXIV соі. 532. 2) 5 бес. §7; 7 бес. §1; 28
бес. § 5. - г  Мі&пе 8. Ѳ, — XXXIV соі. 501; 524, 713. ») 1 бес. і 2, іЬіб соі.
—452.'*) 1 бес. § 2; 18 бес. § 10. Мі§пе 8. О. -  XXXIV соі. 452; 641.



—  63 —

и ап. Павелъ говоритъ — смерть ими уже не обладаетъ. Пр. 
Макарій и этого весьма интереснаго богословскаго вопроса 
не минуетъ, а рѣшаетъ его весьма успокоительно для сердца 
христіанскаго. Для христіанъ, удостоившихся уже здѣсь на 
землѣ принять въ себя Св. Духа, получившихъ силу выс­
шаго благодатнаго освященія своей природы, для христіанъ, 
вполнѣ усвоившихъ дѣло Христово, для христіанъ, въ кото­
рыхъ „вообразился Христосъ", смерть не есть уже наказаніе 
за грѣхъ. Она является лишь „образомъ" смерти Іисуса 
Христа. Іисусъ Христосъ умеръ, оставивъ намъ образъ. Его 
смерть является и для всѣхъ христіанъ тѣмъ же. Черезъ 
смерть Господь достигъ прославленія своего тѣла, такъ что 
смерть являлась для него лишь однимъ изъ моментовъ пе­
рехода-Его тѣла въ болѣе совершенное состояніе; тоже зна­
ченіе имѣетъ смерть и для христіанъ. Не смерть обладаетъ 
христіаниномъ, разумѣется христіаниномъ истиннымъ, а онъ 
ею. Смерти въ собственномъ, буквальномъ смыслѣ, въ смыслѣ 
уничтоженія или духовной гибели, для него уже не суще­
ствуетъ. Въ смерти христіанинъ возводитъ лишь свою при­
роду въ совершенство, путемъ сообщенья ей новаго вида. 
И если тѣла праведниковъ разрушаются, то лишь на время, 
для лучшаго потомъ измѣненія, ибо они будутъ снова вос­
крешены во славѣ. Поэтому и смерть христіанъ называется 
сномъ и успеніемъ 1). Таково значеніе смерти для праведни­
ковъ. Они въ подлинномъ смыслѣ не умираютъ, а лишь 
переходятъ изъ земной жизни въ небесную, черезъ видимое— 
временное разрушеніе тѣла. Не таково значеніе смерти для 
грѣшниковъ. Эти послѣдніе не освобождаются отъ смерти. 
Для нихъ смерть не переходъ къ жизни новой, а лишь пе­
реходъ къ вѣчному наказанію, вѣчной духовной смерти. И 
если воскресеніе умерщвленныхъ тѣломъ душъ у истинныхъ 
христіанъ начинается уже здѣсь на землѣ, а въ будущемъ 
воспослѣдуетъ и воскресеніе тѣла для прославленія2), то 
у грѣшниковъ наоборотъ уже здѣсь на землѣ начинается 
смерть духовная, которая въ будущемъ, съ возстановленіемъ 
грѣховнаго тѣла — продолжается навсегда 3) Сообразно съ

!) 15 бес. § 37; Міріе 8. О. XXXIV соі. 601 — 604. 2) 36 бес. § I. 
Міцпе 8. 8. XXXIV соі. 749. ?) Безсмертіе по мнѣнію пр. Макарія, было 
бы не полезно и въ слѣдующемъ отношеніи. Если бы христіане но тѣлу 
оставались безсмертны, то цѣлый міръ, видя необычайность дѣла, прекло-



—  64 —

такимъ значеніемъ смерти для праведниковъ и грѣшниковъ, 
неодинаковъ бываетъ и самый процессъ смерти; иначе об­
становка ея: когда умираетъ праведникъ, то присутствуютъ 
ангелы и святые духи. Они, по разлученіи души съ тѣломъ, 
берутъ душу въ свою область и проводятъ ее ко Господу *). 
Когда же умираетъ грѣшникъ, то приходятъ толпы демо­
новъ — темныхъ силъ и также берутъ грѣшную душу въ 
свою область2). И этому никто не долженъ удивляться; по­
тому что если душа грѣшника еще въ жизни земной была 
рабой злыхъ духовъ, то не тѣмъ ли болѣе она будетъ удер­
живаться ими, когда отходитъ отъ міра" *). Души людей 
сейчасъ же послѣ разлученія съ тѣломъ опредѣляются въ 
ту или другую область—какого-либо безразличнаго, неопре­
дѣленнаго состоянія душъ нѣтъ. Душа грѣшная овладѣвается 
демонами,—праведника—св. анвелами. Отсюда дѣлается для 
насъ понятнымъ прославленіе угодниковъ Божіихъ. Они 
по смерти переходятъ въ область св. духовъ, апостоловъ, 
пророковъ. Божіей Матери, начинаютъ предстоять Господу, 
а потому и являются сильными заступниками нашими. Что 
касается тѣлъ, то они не принимаютъ въ это время участія 
въ жизни души. Душа живетъ въ разлученіи съ тѣломъ и 
такъ до всеобщаго воскресенія. Но вотъ будетъ время, когда 
Христосъ прійдетъ съ небесъ и воскреситъ всѣ племена 
Адамовы, всѣхъ почившихъ отъ вѣ ка4). И тогда произой­
детъ раздѣленіе людей на двѣ половины—однихъ поставитъ 
одесную себя 5), а другая половина будетъ представлять изъ 
себя темное стадо, отходящее въ огнь вѣчный6). Что же 
будетъ служить основаніемъ для такого дѣленія? То нрав­
ственное состояніе, какое человѣкъ пріобрѣлъ въ продолже­
ніи земной жизни. „Какъ въ мѣсяцъ Ксанэикъ, закрытые 
землею корни износятъ плодъ свой, даютъ свои цвѣты и 
украшенія и оплодотворяются; и тогда обнаруживаются доб­
рые корни и явными дѣлаются тѣ, на которыхъ есть тернія, 
такъ и въ день суда всякій покажетъ и обнаружитъ и доб-

нился бы къ добру по какоЁ-то необходимости и такимъ образомъ свобод­
ное произволеніе человѣка какъ бы подавлялось. (15 бес. § 37. Мі&пе іЬісІ. 
соі. 601—604); 1) 22 бес. Мщпе 8. 8. XXXIV соі. 660. 2) 22 бес.; 43 бес. 
§ 9; 30 бес, § 6.— іЬіб соі. 660; 777; 725. *). 22 бес. Мі^пе 8. 8. XXXIV 
соі. 660. 4) 5 бес. § 21. Мір;пе 8. 8. XXXIV соі. 512. 5) іЬібепі 6) 12 бес. 
§ 13. ІЬісІ. соі. 564—565.



65 —

рое и худое, что сдѣлалъ онъ пои помощи собственнаго 
своего тѣла" *)• И вотъ люди, которые въ жизни земной 
оставались вѣрными Христу, въ которыхъ еще на землѣ от­
печатлѣлась печать Духа,2) будутъ поставлены одесную, при 
этомъ съ душею ихъ будетъ прославлено и тѣло и въ такой 
мѣрѣ, въ какой они удостоились быть причастниками Духа 
еще на землѣ8). Въ чемъ же будетъ состоять прославленіе 
тѣла праведныхъ? Образъ этого прославленія данъ намъ въ 
Моѵсеѣ. Лицо Моѵсея покрывала слава Духа, такъ что ни 
одинъ человѣкъ не могъ взирать на него; тою же славою въ 
воскресеніе 'будутъ прославлены и тѣла святыхъ4). Воскре­
шенныя тѣла сдѣлаются свѣтовидными 5), блистающими, по­
добно тѣлу Спасителя въ моментъ Преображенія 6). И эти 
прославленныя тѣла не будутъ уже нуждаться въ матері­
альной пищѣ и питіи. Они станутъ питаться небесною снѣ­
дію7). Для нихъ Духъ Святый будетъ и одѣяніемъ и питіемъ 8). 
Въ томъ же самомъ блаженномъ Моѵсеѣ можно видѣть об­
разъ и этого небеснаго питанія. Моѵсей постился на горѣ 
сорокъ дней. Мы однако видимъ на себѣ, что тѣло наше, 
если не подкрѣплено снѣдями, разстраивается въ нѣсколько 
дней; но Моѵсей, постившись сорокъ дней, сошелъ гораздо 
сильнѣйшимъ всякаго, потому что питаемъ былъ Богомъ и 
тѣло его снабжено было иною небесною пищею. Ему пищею 
было слово Божіе. И воскрешенныя тѣла будутъ .питаться 
тою же небесною (ёяоѵ<>аѵісэ) снѣдію (Дрюа«)9). И при этомъ 
прославленіе воскрешенныхъ тѣлъ находится въ тѣсной 
связи съ земною жизнію. По скольку душа была жилищемъ 
св. Духа на землѣ, постольку будетъ и ея прославленіе *°). 
Въ виду этого преп. Макарій часто убѣждаетъ своихъ слу­
шателей подвизаться, стараться житіи во всѣхъ отноше­
ніяхъ добродѣтельномъ, чтобы тогда, по разрушеніи тѣлъ— 
имѣть намъ, чтб облекло и оживотворило бы насъ, чѣмъ 
прикрыли бы мы свою срамоту11).

і) 12 бес. § 14.—29 бѳс. § 6 соі. Мі^пѳ 8. 8.ХХХІІ соі.565.720.2) 12 бес. § 13; 
5бес. §21.Мі{?пе іЬісІ соі. 565; 512 3) 5 бес. §17 — 19; 12 бес. §)13; 34 бес 
§2; 32 бес. §2; Мі^пе ІЬісІ 511; обо; 745, 733-736. 4) 5 бес. § 19; 47 бес 
§ 1. Мідпе 8. 8. ХХХХІѴ соі. 516, 797. *) 15 бес. § 11. іЬіё соі. 584. «) 15 
бес. §36. ІЬісІ соі. 601. 7) 12 бес. § 14. ІЬісІ соі. 565. 8) 5 бес. § 18; 12 бес 
§ 14. іЫб соі. 513; 565. ») 12 бес. § 14. Мідпе 8. 8. ХХХѴѴ соі. — 565 
*°) Смотри выше. п) 5 бѳс. §§ 19, 21. Мі^пе 8. 8. XXXIV соі. 516—517.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  66 —

Какимъ же образомъ возможно воскресеніе тѣлъ? Тотъ 
небесный огнь Божества, который христіане еще нынѣ, въ 
вѣкѣ семъ, пріемлютъ внутрь себя, въ Сердце, дѣйствуя 
внутрь сердца ихъ, когда разрушится тѣло, начнетъ дѣй­
ствовать совнѣ и снова сопряжетъ члены, совершитъ воскре­
сеніе разрушенныхъ членовъ. Какъ въ Іерусалимѣ огнь, 
служившій на жертвенникѣ, во время плѣненія былъ за­
рытъ во рву, а когда насталъ миръ, и возвратились плѣ­
ненные, тотъ же самый огнь какъ бы обновился и сталъ 
служить по прежнему: такъ и нынѣ этого ближняго нашего— 
тѣло, которое по разрушеніи обращается въ тину, воспроиз­
ведетъ и обновитъ небесный огнь; онъ воскреситъ истлѣв­
шія тѣла. Внутренній, въ сердцѣ христіанъ нынѣ обитающій 
огнь тогда будетъ дѣйствовать совнѣ и совершитъ воскре­
сеніе тѣлъ“. Это—огнь, обитавшій въ сердцахъ трехъ отро­
ковъ вавилонскихъ, который явился внѣ отроковъ, сталъ по­
среди ихъ и препятствовалъ видимому огню жечь правед­
никовъ *). Нѣчто подобное воскресенію тѣлъ мы видимъ и 
въ окружающей насъ природѣ. „Дерева, когда по прошест­
віи зимы согрѣетъ ихъ невидимая сила солнца и вѣтровъ, 
подобно одѣянію, производятъ и откидываютъ изъ себя на­
ружу листья, цвѣты и плоды, а также въ это время выхо­
дятъ изъ внутреннихъ нѣдръ земли и полевые цвѣты и ими 
покрываются и облекаются земля и травы, такъ и для всѣхъ 
боголюбивыхъ душъ т. е. для цстинныхъ христіанъ будетъ 
первый мѣсяцъ Ксанѳикъ, называемый еще Апрѣлемъ, когда 
силою Солнца правды изведется извнутри слава Святаго 
Духа, покрывающая и облекающая собою тѣла святыхъ, ко­
торая и произведетъ возстановленіе разрушенныхъ тѣлъ и 
облечетъ ихъ славою, тою славою, какую святые имѣли со­
кровенно въ душахъ еще здѣсь на землѣ і) 2).

Въ воскресеніи всѣ ли члены тѣла будутъ воскрешены? 
Богу все не трудно, отвѣчаетъ на это пр. Макарій. Только 
человѣческой немощи и человѣческому разсудку кажется 
это какъ бы невозможнымъ. Подобно тому, какъ изъ 
земли и праха Господь устроилъ естество тѣлесное не­
подобное землѣ и какъ игла, брошенная въ огонь, перемѣ-

і) 11 бес. §§ 1—2. Мідпе 8.5. XXXIV соі. 544-545. -') 5 бес. §§ 17—
18. Мі§пѳ 8. 8. XXXIV соі 513.



— 67 —

няетъ цвѣтъ и превращается въ огонь, между тѣмъ какъ 
естество желѣза не уничтожается, но остается тѣмъ же, такъ 
и въ воскресеніи Богъ можетъ изъ праха воскресить всѣ 
члены тѣла, при этомъ все тѣло станетъ свѣтовиднымъ", 
все погрузится и преложится въ свѣтъ и огонь, но не раз- 
ришится и не сдѣлается огнемъ такъ, чтобы не стало уже 
прежняго естества. Каждый человѣкъ въ воскресеніи сохра­
нитъ свое тѣлесное естество, свою индивидуальность. Петръ 
останется Петромъ, Павелъ—Павломъ, Филиппъ—Филиппомъ. 
А если утверждать, говоритъ пр. Макарій, что въ воскре­
сеніи естество — разрушится, то значитъ не будетъ Петра и 
Павла, какъ отдѣльныхъ личностей, но во всемъ и повсюду 
будетъ — Богъ. Тогда нечего говорить объ отходящихъ въ 
геену, равно какъ и объ идущихъ въ царство х).

Но воскресеніи въ загробной жизни начнется истинно­
блаженная жизнь избранниковъ Божіихъ. И прежде всего 
они уже не будутъ тамъ испытывать зла отъ лукавыхъ ду­
ховъ. Какъ золото или серебро, когда ввержено въ огонь, 
дѣлается чище и лучше и ничто, ни дерево, ни трава не 
могутъ измѣнить его, потому что само бываетъ какъ огонь 
и поядаетъ все приближающееся къ нему; такъ и душа по 
воскресеніи, пребывая въ духовномъ огнѣ и Божественномъ 
свѣтѣ, не потерпитъ никакого зла ни отъ одного изъ лука­
выхъ духовъ. Она—душа, воспоряя въ небесныхъ высотахъ, 
не будетъ тогда бояться лукавыхъ духовъ, но будетъ надъ 
всѣмъ злымъ посмѣеваться, подобно тому, какъ птица, паря 
въ воздухѣ высоко, не боится ни ловцовъ, ни хитрыхъ звѣ­
рей и надъ всѣми ими посмѣевается—хатаугЯа 2). Не будетъ 
далѣе, по воскресеніи, для душъ вѣрныхъ и мѣста для ка­
кого бы то ни было грѣха.—Тамъ не станутъ взирать другъ 
на друга лукавымъ окомъ, потому что отъято лукавство; 
нѣсть тамъ ни мужескій полъ, ни женскій, ни рабъ, ни сво­
бодъ (Гал. 3, 28): потому тамъ всѣ преложатся въ Божествен­
ное естество, сдѣлаются благими, богами и чадами Божіими. 
Тамъ непостыдно братъ сестрѣ изречетъ миръ, потому что 
всѣ будутъ едино „о Христѣ"... Тамъ будутъ внимательны 
одинъ къ другому... Тамъ увидятъ другъ друга во многихъ

і) 15 бес. § 10. Мідпе 8. 8. XXXIV соі. 581. 2) 30 бес. § 6. Мідпе 
8. 8. XXXIV соі. 725.



—  68 —

видахъ, и во многихъ и различныхъ божественныхъ славахъ 
и каждый изумится и возрадуется радостію неизглаголан- 
ною, взирая на славу другого 1)... Тамъ ни одна вѣрная 
душа не будетъ испытывать ни заботы, ни скорби, ни 
труда, ни старости, ни сатаны, ни брани, но всѣ будутъ 
наслаждаться покоемъ, радостію, миромъ и спасеніемъ. 
Тамъ посреди ихъ будетъ Господь, Который именуется Спа­
сителемъ... 2) Блаженство — общій удѣлъ святыхъ душъ 
за гробомъ, которое, однако, будетъ имѣть свои степени. 
Святые будутъ различествовать другъ отъ друга, подобно 
тому какъ различествуютъ на землѣ растенія, птицы и 
животныя3). Объ этомъ пр. Макарій говоритъ: „Какъ 
птицы изъ тѣла своего производятъ свою одежду-перья, но 
между ними большая разность; однѣ летаютъ по землѣ, а 
другія носятся высоко въ воздухѣ; или—какъ небо одно, а 
звѣздъ на немъ много, тѣ свѣтлѣе, тѣ больше, тѣ меньше, 
но всѣ утверждены на одномъ небѣ: такъ и святые на еди­
номъ небѣ божества и на невидимой землѣ укоренены разли­
чно 4). При этомъ знать степень блаженства святыхъ не дано 
человѣку, ровно какъ и знать число ихъ. „Человѣкъ можетъ 
видѣть на небѣ звѣзды, дивиться имъ, говоритъ пр. Макарій, 
но узнать число ихъ онъ не можетъ; такъ и въ небесную 
Церковь Святыхъ войдутъ и наслаждаться въ ней дано 
всѣмъ желающимъ, но узнать и объять число Святыхъ,— 
это принадлежитъ одному лишь Богу" 5).

Но что будетъ съ тѣми людьми, которые окажутся на лѣ­
вой сторонѣ Судіи? Какъ праведники будутъ прославлены 
сообразно съ тѣмъ—сколько они въ земной жизни пріобрѣли 
въ свои сердца Божественнаго Духа, такъ и грѣшники, со­
образно съ своимъ грѣховнымъ состояніемъ, къ которому 
навыкли на землѣ, получатъ должное мздовоздаяніе. Царство 
тмы и грѣхъ, говоритъ пр. Макарій, сокрыты въ душѣ до 
дня воскресенья, когда тмою, сокрытою нынѣ въ душѣ, по­
кроется и самое тѣло грѣшниковъ 6). Тамъ для праведни­
ковъ прославленіе тѣла, здѣсь для грѣшниковъ уничиженіе.

і) 34 бес. §§ 2—3. Мі§ае 3. 8. XXXIV соі. 745. 2) 26 бес. § 23. Мі§пе
58.+ХХХѴ соі—689. *) 32 бес. § 1 іЬі<і соі. 733. 4) 32 бес. § 3=Мі§пе 33.
+ХХІѴ соі 736; 36 бес. §§ 1—2=Мі§пе соі 749. 5) 1 бес. § 3. іЬіс! с о і-
452-453. в) 2 бес. § 5. Мі§пе ЗЗ.+ХХХІѴ соі. 468.



—  69 —

исправленіе. Тамъ наступленіе блаженства, здѣсь—наказанія, 
муки.

Но вотъ можетъ умереть христіанинъ во время брани, 
когда въ душѣ его дѣйствительны и грѣхъ и благодать; 
куда долженъ поступить таковой? Поступаетъ туда, отвѣ­
чаетъ намъ отецъ, гдѣ умъ его имѣетъ свою цѣль и люби­
мое имъ. Если христіанинъ борется, подвизается, Господь 
пріемлетъ такого въ Свое лоно и въ свѣтъ; въ одно мгно­
веніе Господь можетъ исхитить человѣка изъ челюстей тмы 
и немедленно преставить его въ царство Свое, только бы 
онъ имѣлъ любовь къ Богу 1).

Или что напр. будетъ съ тѣми христіанами, которые про­
даютъ имѣніе, отпущаютъ на свободу рабовъ, исполняютъ 
заповѣди, но не стараются въ мірѣ этомъ изъять Духа, не­
ужели они не войдутъ въ царство небесное? Это тонкій 
предметъ для разсужденія, говоритъ пр. Макарій. Нѣкото­
рые утверждаютъ, что и царство одно и геена одна. Мы же, 
добавляетъ нашъ отецъ, говоримъ, что много степеней, раз­
личій и мѣръ въ одномъ и томъ же царствѣ и въ одной и 
той же геенѣ... Богъ, праведный судія, награждаетъ каждаго 
по мѣрѣ вѣры, равно какъ и наказываетъ по силѣ грѣха. 
„Одни въ мірѣ убійцы, другіе любодѣи, иные хищники, 
а нѣкоторые раздаютъ имѣніе свое нищимъ. Господь 
взираетъ на тѣхъ и на другихъ, и дѣлающему добро даетъ 
упокоеніе и награду; есть мѣры избыточествующія и есть 
мѣры малыя, въ самомъ свѣтѣ и въ самой славѣ есть раз­
ность. Въ самой геенѣ и въ наказаніи есть отравители и 
разбойники и другіе, прегрѣшившіе въ маломъ. А тѣ, кото­
рые утверждаютъ, что одно царство, одна геена и степеней 
нѣтъ, говорятъ худо“ 2). Наконецъ, что будетъ съ язычни­
ками, которые лишены были возможности слышать Слово 
Божіе? Гдѣ уготовлено имъ мѣсто въ будущей жизни? „Пра­
веденъ Богъ и правы суды Его говоритъ пр. Макарій, и 
нѣтъ у него лицепріятія, но по мѣрѣ благодѣяній или тѣ­
лесныхъ или духовныхъ, или вѣдѣнія, или разсудительности 
(каковые дары Богъ различно вложилъ въ человѣческую

>) 26 бес. § 18. Мі&пе 58.+ХХХ1Ѵ соі 686- 688. 2) 40 бес. § § 3 - 4 .  
Мі^пе 88.+ХХХІѴ соі 764-765.



—  70 —

природу), судя каждаго, взыщетъ плодовъ добродѣтели, и въ 
достойной мѣрѣ воздастъ каждому по дѣламъ его. Вѣдѣніе 
же и разумѣніе, поясняетъ нашъ отецъ, понимай различно, 
или то, которое дается по благодати и по небесному дару 
Духа, или то, которое бываетъ естественнымъ слѣдствіемъ 
разума или разсудка и изученія Божественныхъ Писаній. 
И вотъ отъ каждаго потребуются плоды добродѣтели, по 
мѣрѣ оказанныхъ ему Богомъ благодѣяній, или естествен­
ныхъ, или дарованныхъ Божіею благодатіею. Посему, въ 
день суда безотвѣтенъ предъ Богомъ всякій человѣкъ, по­
тому что отъ каждаго, слышалъ ли онъ, или никогда не 
слыхалъ слова Божія, потребуются плоды вѣры и любви и 
всякой соразмѣрной ему добродѣтели, какъ воздаяніе отъ 
произволенія и воли“ ')•

Аримандрйтъ Арсеній.

(Продолженіе слѣдуетъ).

1) 29 бес. § б.-Мідпе 85.+ХХХІѴ соі .720.



По и*ъ вѣрѣ.
Радуйся, я,ко Твоимъ предстатель- 

ствомъ отъ неисцѣльныя огневичныя 
болѣзни здравы быта.

(Акаф. Св. Иннокентію, икосъ №8).

1785 годъ. Тусклый день глядѣлся въ окошки. Тем­
нѣли лики святыхъ въ дорогой кіотѣ, передъ которой 
чуть-чуть мелькалъ огонекъ потухающей лампады, из­
рѣдка выдѣляя лики стариннаго письма. По полу были 
настланы ковры, прочные, тяжелые и мягкіе. Все гово­
рило о достаткѣ. И, дѣйствительно, эта комната и 
весь обширный старинный домъ принадлежали бога­
тому купцу Ивану Малыгину, тяжко болѣвшему уже 
вторую недѣлю. Разметавъ руки, съ повязкой на головѣ 
лежалъ онъ на пуховикахъ дорогой постели, и на ма­
линовой китайской канфѣ наволокъ ярче выступало 
блѣдное, еще не старое, лицо Малыгина... Около по­
стели стояла его молодая жена и губы ея трепетали 
отъ сдержанныхъ слезъ...

— Не лучше? — спрашивала она. — Ахъ, Ванюшка, 
Ванюшка... И откуда? — то ли ты простылъ, то ли у 
тебя отъ псовъ этихъ китайскихъ хворь пристала!.. 
Ванюшка, да попей ты хотя лекарства то... Панкра- 
тичъ руками разводитъ: не знаетъ, что и думать: го­
ришь, мучаешься... кто знаетъ, что приключилося съ 
тобой?..

Она. говорила тихо, ласково, а больной не слушалъ



—  72 —

ея, метался по подушкамъ, не открывая глазъ, и су­
хими, запекшимися губами говорилъ:

— Фан-ли... да, да... оборотъ... ой, жжотъ, глаза да­
витъ... ой, ой...

— Свѣту не можешь видѣть? темно... Охъ, Ванюшка, 
Ванюшка, — скорбно сказала женщина, — и какъ посо­
бить, и чѣмъ лѣчить — придумать не могу...

Всхлипывая, она пошла изъ теплой опочивальни...
Въ другихъ комнатахъ пахло мятой и богородской 

травой... Два мальчика, сидя за столомъ, что то мирно 
раскладывали на немъ. Увидѣвъ ихъ, женщина запла­
кала въ голосъ.

— Что ты это, дитятко, — вышла на ея плачъ не­
спѣшно изъ боковушки старая полная женщина, — о 
чемъ? ну, хвораетъ Иванъ Семенычъ... похвораетъ и 
отойдетъ: этакій то крякъ!., тьфу... чуръ глупаго слова... 
Опять ему Ивановна съ угля воду наговорила... изуро- 
чили... я тебѣ говорю... проспится и пройдетъ...

— Вторую недѣлю ужъ спитъ-то,—сказала Малыгина 
и опять заплакала.

Высокая сухая женщина съ недобрымъ взглядомъ 
опущенныхъ глазъ вошла въ это время въ комнату и 
покачала головой...

—- Говорю пройдетъ—не вѣрите, — сердито сказала 
она.—Развѣ такъ можно?..—Вотъ, за лѣкаремъ послать 
хотите... ну, на што его, лѣкаря то? обучался тамъ 
курлямъ-мурлямъ разнымъ... у нихъ лѣкарства то изъ 
чего дѣлаютъ, кабы знали... а у Панкратича всѣ лѣкар­
ства— травы цѣлебныя... у лѣкарей же, сказываютъ, 
тараканы толченые да лягушки печеныя, — да ядъ 
зміевъ... да мало ли чего! его Іисусъ Христосъ съ 
этими лѣкарствами въ царство небесное не приметъ...

— Ну, это ты завираешься, матушка,—сказала пол­
ная старуха, приходившаяся теткой и крестной моло-



—  73 —

дой хозяйкѣ.— Вотъ, и самъ Владыка лѣчится у лѣка­
рей... ври да прималкивай... а гляжу я на твоего Пан- 
кратича — одно путное и сдѣлалъ: малиной напоилъ... 
а то все зря, какъ есть... маетъ Ивана Семеныча... 
умыть то и Ивановна умоетъ, няня: она въ этомъ дѣлѣ 
ууѣлая... Пошли ты, Настенька, ему, знахарю этому 
хваленому рубль, да вели дать муки молодцамъ и от­
пусти...

— Ну, ужъ вы, Палагея Трофимовна, всегда попе­
рекъ съ людьми... по мнѣ, конечно, какъ хочете: мнѣ—  
что? Только у какихъ купцовъ ни спросите, вездѣ Пан- 
кратичъ лѣчитъ, и вездѣ все ладно бываетъ...

—  О чемъ шумитъ она?— послышался тихій голосъ.
И опрятная старушка вошла въ комнату, неся на

рукахъ дѣвочку. Было что-то милое и доброе въ чер­
тахъ ея стараго лица, испещреннаго морщинами... Всѣ 
женщины повернули къ ней лица...

—  Съ добрымъ утромъ, Пелагея Трофимовна-ма- 
тушка, и тебѣ, Настенька...

—  Панкратича никакъ хвалишь, Марина?
—  Хвалю,— дерзко сказала та...— А ты что про него 

скажешь?
—  А я скажу, родимая, что хозяинъ недужится 

крѣпко, и надо позвать лѣкарей настоящихъ... Мы съ 
Пелагеей Трофимовной вчера объ этомъ говорили... и 
пуще всего Богу молиться: должно у него— огневица...

—  Настенька, сердешная ты моя, не плачь ты, не 
плачь... а лучше позову я Гордѣича и пошлю его за 
лѣкарями.

—  Гордѣичъ пріѣхалъ, часъ спустя, съ докторомъ, 
который, осмотрѣвъ больного, послалъ за двумя дру­
гими, и опять Ивана Семеныча смотрѣли и слушали, 
качая головами.

—  Очень тяжелая форма тифа,— сказалъ старшій,-—



-  74 —

она всегда валитъ такіе дубы, какъ вашъ мужъ, суда­
рыня... Я ни за что не могу поручиться, однако, ду­
маю, что организмъ можетъ очень долго бороться съ 
болѣзью... попробуемъ полѣчить...

И долго писалъ передъ на смерть испуганной жен­
щиной длинные рецепты микстуръ, понижающихъ жаръ, 
а его коллеги одобрили ихъ, говоря по латыни.

Прошли четыре недѣли, а Иванъ Семеновичъ лежалъ 
попрежнему пластомъ... Надъ домомъ точно повисла 
печаль невыносимая, гнетущая, и даже девятилѣтній 
Саша, старшій сынокъ больного, печальными глазками 
глядѣлъ въ глаза старой няньки.

— Не грустись, — ласкала она сухою рукрю его ру­
сую головку,—погоди: образумятся они, бросятъ лѣченье 
да къ Праведнику обратятся, тогда Онъ и помилуетъ 
отца то... кабы не Манюшка да не зима, доплелася бы 
я до Его монастыря и взяла бы землицы отъ гроба... 
Ты только молчи, Сашенька: вертитъ Марина тутъ 
безбожная... овладѣла она и Настенькой и Пелагеей 
Трофимовной... Панкратичъ лѣчитъ... лѣкаря лѣчутъ... 
запоятъ, однако, отца; лѣкаря—ученые, оно бы и ладно, 
а этотъ смердъ съ Маринкою опутали Настеньку... тетка 
лѣкарства подаетъ, а Панкратичъ — человѣка пужаетъ 
прысканьемъ... тѣ на сонъ гонятъ, а этотъ—будитъ... 
А только не печалься, дитятко мое золотое: поможетъ 
Святитель Иннокентій... молися Ему... и Митю учи 
молиться вмѣстѣ: „Святитель Христовъ! помоги, за-
ступися... спаси отца": Ты, вѣдь, знаешь Святителя-то, 
голубчикъ?

Саша кивнулъ головою...
— Подъ церковью въ монастырѣ, — сказалъ онъ, 

прижимаясь къ груди няньки,—Онъ—святой?..
— Святой, родимый мой, какъ-же... Помню, я была 

ребенкомъ еще, и былъ у насъ во дворѣ матросъ со-



75 —

сланный, такъ сказывалъ онъ про Него много... слу­
жилъ онъ съ Нимъ на морѣ... Да ты иди ко мнѣ, къ 
Мареюшкѣ: тамъ посидимъ, Сашенька... Пелагея Тро­
фимовна .ушла съ Митинькой къ батюшкѣ, мать — у 
отца, а ты—одинъ... иди-ка лучше, родимый...

—- Говоришь — на морѣ? — заинтересовался маль­
чикъ.—Оно больше Ангары?

— Что ты, родимый... какая Ангара? Байкалъ — и 
тотъ въ подметки ему не годится.., Байкалъ—огрома- 
дина, а море—ужъ какъ тебѣ сказать? какъ небо: куда 
ни поглядишь, вездѣ его видно, и конца краю нѣтъ у 
него... Вотъ, при Государѣ Петрѣ Великомъ то было,— 
дай ему, Господи, царство небесное!.. Святитель-то 
нашъ тогда и служилъ на корабляхъ царскихъ, за 
всѣми монахами тогда глядѣлъ, и самымъ большимъ 
монахомъ считался... матросъ Евдокимъ и разсказы­
валъ: буря, валъ ужасный... горы ходятъ... корабль то 
мечится ину пору по волнамъ, а Онъ выйдетъ и гля­
дитъ на волны... глядитъ и за тѣхъ, что плывутъ, 
молится... всѣ, говоритъ, его любили... ну, то есть до 
послѣдняго матроса, а у Него, говоритъ, и послѣднихъ 
не было: съ лаской ко всякому подходилъ, и были для 
него равны, и капитаны знатные, и адмиралы и юнги, 
матросы помощники... Мудрено все, бывало, Евдокимъ 
сказывалъ... вахту .онъ самъ проспалъ... его ужъ послѣ 
Святителя сослали то: выдрали, и сюда... здѣсь онъ 
Его Батюшку и встрѣтилъ... Сказывалъ, любилъ Свя­
тителя Петръ Алексѣичъ-царь нашъ покойный и сюда 
послалъ, чтобы китаевъ крестить, потому большія на­
дежды на Него полагалъ... все это Евдокимъ сказы­
валъ... вотъ, такъ бывало,, какъ я сейчасъ, посадитъ 
насъ, ребятенокъ, около себя и начнетъ такъ ли хо­
рошо все обсказывать и про то, какъ закатъ въ море 
тонетъ да тухнетъ, и какъ солнышко встаетъ ясное



-  76 —

изъ воды морской, и какъ Святитель Богу молился... 
уйдетъ на носъ корабельный и глядитъ на зарю ро­
жденную глазами кроткими... моютъ люди палубу, тол­
каются, а Онъ не видитъ ничего: смотритъ. туда, гдѣ 
заря разгорается, и море багряное все лежитъ, и такіе 
глаза, говоритъ, станутъ счастливые, разгорятся ровно, 
и въ нихъ заря запылаетъ.

— Прости, матушка, Пелагея Трофимовна, не при­
мѣтила я тебя, родимая, когда ты вернулася.

— Вернулася да тебя слушаю: больно хорошо гово­
ришь... ровно и тоска отлегла отъ сердца... опять и 
батюшка утѣшилъ немного: молебенъ отслужилъ Ни­
колаю Чудотворцу, -Матери Божіей за Ивана Семено­
вича, Митеньку пріобщила я за обѣднею и о здравіи 
всѣхъ помянула... Про кого ты разсказываешь?

— Садись-ка, родимая! Митюша чай пьетъ, поди, а 
ты—присядь: вижу—дитя одно, я его сюда и привела, 
да про Святителя ему и говорю, какъ Онъ молодой 
былъ... про Иннокентія Праведнаго.

— И я сегодня про Него услыхала,—сѣвъ на низкую 
изразцовую лежанку, сказала Пелагея Трофимовна,— 
вѣдь, истинно угодникъ Онъ Божій... ты только послу­
шай, родимая, что мнѣ батюшка говорилъ.

— Лѣкарь вашъ... идите!—своимъ непріятнымъ го­
лосомъ прошептала, отворивъ дверь, Марина.—Въ опо­
чивальню его, штоли?

— Веди, веди: Настенька тамъ... истомилася бѣдная 
Настенька: пятая недѣля доходитъ.

— Богъ поможетъ, родная,... давно бы надо въ церкви 
молебны служить... Дакъ што, говоришь, про Святи- 
теля-то слыхала?

— Ты якутскаго купца Лебедева знаешь, Павла 
Сергѣевича? Бывалъ онъ у насъ съ китайскими куп­
цами въ позапрошломъ году... смуглый, высокій?..



—  77 —

—  Будто вспоминаю... важный такой... хотя якутскій... 
у насъ смѣялися... а первогильдейный...

—  Ну, ну... вотъ, онъ и есть... и угораздило его 
ногу, сказывалъ батюшка, переломить... она и разбо­
лись... прямо— смерть подходитъ человѣку... потемнѣла 
вся даже... только передъ Крещеніемъ и видитъ онъ, 
будто въ опочивальнѣ у него двери растворились, и 
вошелъ съ посохомъ своимъ архирей, ликомъ кроткій... 
вошелъ и говоритъ: „проси помощи у Иннокентія, 
епископа, погребеннаго въ Иркутскомъ монастырѣ 
Вознесенскомъ". Проснулся Лебедевъ и въ разстрой­
ствѣ своемъ при хворости значенья видѣнью не далъ. 
Опять намаялся и уснулъ... и опять передъ нимъ архи­
рей стоитъ... упрекать началъ: „почто не вѣришь?" 
и въ полъ посохомъ своимъ ударилъ. Пробудился Па­
велъ Сергѣичъ, глянулъ на полъ, а на полу-то какъ 
жезломъ хвачено, ямка выдолбилась... заплакалъ онъ, 
этотъ знакъ увидавъ, и повѣровалъ... повѣровалъ и 
уснулъ... и видитъ въ третій разъ передъ утромъ Свя­
тителя, яснаго и тихаго... сразу ему легче стало... 
проснулся —  нога зудится... встать попробовалъ —  не 
больно... и пошелъ сразу безъ костылей; ни зима его, 
ни холодъ не задержали: пріѣхалъ Праведнику покло­
ниться... сколько плакалъ надъ гробомъ у Него, пан- 
нихиду служа!.. Вотъ, если бы Иванъ то Семенычъ въ 
себя пришелъ... ему разсказать... Ты что, Сашенька?

Мальчикъ тихо плакалъ...
— О чемъ?— встревожились Пелагія Трофимовна и 

няня,— что ты?
И сквозь слезы Саша прошепталъ..:
—  Если бы Онъ такъ тятю бѣднаго исцѣлилъ Свя­

титель!
—  Помилуетъ, помилуетъ... и исцѣлитъ,— въ горя­

чемъ порывѣ, обнявъ его, твердо сказала нянька,— за



—  78 —

твои то слезы чистыя помилуетъ Господь, потому что 
онѣ до Бога доходны, голубь мой сизый... за чистыя 
слезы твои...

Прошло еще двѣ недѣли... седьмую недѣлю бился въ 
борьбѣ съ недугомъ Малыгинъ.

— У него организмъ на диво,—говорили доктора,— 
но едвали выживетъ...

И рѣшили сказать объ этомъ домашнимъ.
— Наука безсильна, сударыня,—вразумительно гово­

рилъ старшій докторъ,—ничего не помогаетъ... силы 
падаютъ... мы отказываемся лѣчить...

Блѣдная и исхудалая Настасья Евфимовна только 
поникла головой.

— Давно бы такъ,—шипѣла Марина,—скатертью до­
рога, буеракомъ путь. Панкратичъ возьмется — поды­
метъ... не прогнѣвляла бы его, не слушала никого, 
такъ лучше было бы... давно бы Иванъ Семенычъ под­
нялся...

И нянька съ теткой ахнули, когда появился опять 
у ложа больного Панкратичъ...

— Настинька,—строго сказала старая женщина,— 
лучше бы молилася.. плохая связка съ колдуномъ.:, я 
и Маринка то давно бы согнала со двора: спроси-ка 
Гордѣича, какъ она хозяйничаетъ...

— Брось, дитятко все, молися,—уговаривала и нянь­
ка,—отца Петра призовемъ, въ монастырь съѣздимъ... 
отслужи паннихидку на могилѣ Праведника нашего... 
слыхала, чай, что съ Павломъ Сергѣичемъ, якутскимъ 
то Лебедевымъ было? Послушай насъ, дитятко... Ма­
ринку то знаемъ безъ году недѣлю... Тоболянка, тобо- 
лянка и—только., зачѣмъ явилася суды? глазищи, какъ 
у змѣи; правда, ловка: ключница добрая... только—



79 —

себѣ на умѣ... ужли ты тетку и меня смѣняешь на нее, 
Настинька?

Но молодая женщина поглядѣла на нихъ безучастно.
— Молитесь: запретъ не кладу... слушала васъ... 

докторовъ звала—чего помогли? пусть лѣчитъ Ванюшку 
Панкратичъ.. совѣсть меня убьетъ,—съ тоски погибну, 
если, слушая васъ, отгоню помощь отъ него.

И отвернулась строгая, точно постарѣвшая за эти 
недѣли.

— Обошли ее,—заплакала Пелагея Трофимовна.
А нянька понурилась и ушла въ свою теплую ком­

натку, куда перенесли изъ хозяйской опочивальни кро­
ватки маленькихъ Малыгиныхъ.

— Обошли колдунъ съ колдовкой твою матушку,— 
говорила вечеромъ, плотно притворивъ двери, Сашѣ 
Малыгину нянька, уложивъ младшихъ,—шепчутъ около 
отца, курютъ, наговариваютъ... поятъ его чѣмъ попало... 
забыли Господа... Пелагея Трофимовна одна только мо­
лится сердешная... а въ монастырь попросилася—отка­
зала Настинька въ лошадяхъ... Панкратичъ не велѣлъ... 
ахъ, ты горькій мой, не плачь: Господь оглянется, вра­
зумитъ ее... откроетъ ей очи затемненныя... ужъ какъ 
я Ему, батюшкѣ, молюся... охъ, Сашинька, Онъ помо­
гаетъ обездоленнымъ... Иннокентій то Святитель... 
Сколько Его люди мучили на землѣ, умница мой... я 
съ тобою душу отвожу... бывало, дядинька Пахомычъ 
начнетъ разсказывать, какъ Онъ въ Селенгинскѣ то 
сидѣлъ, отъ людей терпя, Святитель-то... морозы, ска­
зывалъ, были страшенные... куда теперешнимъ! въ под­
метки имъ не годятся, что теперь стукаютъ... опять 
же и холодная сторона тамъ, на. краю бѣлаго свѣта... 
въ тѣ поры преставился Государь Петръ, и выѣхалъ 
изъ Селенгинска сюды Святитель похудѣлый, тихій 
цо прежнему да добрый ко всѣмъ такой, какого матросъ



—  80 —

Евдокимъ помнилъ... дядинька Пахомычъ часто-часто 
Его видалъ... здоровье у Него, Святителя-то, было сла­
бое: головой мучился... блѣдный такой и все за дѣломъ... 
Былъ въ ту пору архимандритъ монастыря— отецъ Ан­
тоній, лукавый человѣкъ... зналъ онъ, что Святитель 
въ Китай поѣдетъ опять... и ему охота туда было: на 
почести зарился, не для дѣла... давай онъ на него до­
носы писать, на Святителя, да насказывать... чего-чего 
не насказалъ... и задорный-то онъ, и пьяница... разъ 
взялъ да ему лѣкарства далъ, нахвалилъ, а самъ кого 
слѣдуетъ пригласилъ ко времю... Святитель-то спроста 
попилъ лекарства дурманнаго и разслабъ, а онъ и на­
скажи: видите де напился... Дяденька Пахомычъ рабо­
талъ въ то время по обѣту въ монастырѣ, сказывалъ, 
что вся братія вознегодовала, а онъ, батюшка боль­
ной собрался и въ Селенгинскъ уѣхалъ, Иннокентій то 
праведный... выжилъ тамъ годъ, ожидая, что его къ 
китаямъ пошлютъ... И дядинька съ нимъ жилъ, тамъ 
и въ монахи задумалъ: такой увидалъ примѣръ въ 
жизни его. Годъ прошелъ, и получилась бумага, что 
тотъ злодѣй то Его, ворогъ Анатолій назначенъ въ 
Китай... Ничего Святитель не сказалъ и продолжалъ 
дѣло святое: бурятъ училъ закону Христову и все время 
проводилъ въ дѣлѣ этомъ... страна тамъ пустынная,— 
сказывалъ дядинька Пахомычъ,— тянутся поляны снѣж­
ныя... тоскливо-тоскливо... морозы лютые, солнце въ 
туманѣ морозномъ купается, слабо свѣтитъ, а ночами 
два-три круга вокругъ мѣсяца свѣтятся, и сіяніе по­
лыхаетъ на сѣверѣ... ни человѣка живого, ни звона 
колокольнаго... пустыня, дикіе люди, тундры, безлѣсье... 
И людямъ этимъ дикимъ Онъ, душу полагая, служилъ, 
такой любовью ихъ любя, будто родной. Плакалъ даже, 
какъ Его въ Иркутскъ назначили уже навовсе. А дя­
динька въ ту пору тоже постриженье отъ Него принялъ.



—  81 —

Заплакала Маня, и нянька прервала свою рѣчь, но 
мальчикъ долго не могъ уснуть, подперевъ русую го­
лову худенькою рукою и думалъ о Святителѣ, о дале­
кихъ снѣжныхъ поляхъ и дикихъ бурятахъ, а когда 
заснулъ, ему снилося солнце, чуть-чуть свѣтившее 
черезъ морозную дымку печальнымъ свѣтомъ, и спо­
лохи сѣвернаго сіянія, изъ-за котораго смотрѣло крот­
кое лицо задумчиво-ласковымъ взглядомъ.

Еще прошло двѣ недѣли... не помогли знахарства, и 
Иванъ Семеновичъ умиралъ. Настасья Ефимовна, на­
конецъ, поняла безполезность наговоровъ и прогнала 
знахаря. Она глядѣла отчаянными глазами на всѣхъ и 
словно потеряла разумъ. Пришелъ о. Петръ и испо­
вѣдалъ больного, приходившаго иногда въ себя, а на 
десятую недѣлю болѣзни и пособоровалъ его. Жизнь, 
видимо, кончалась: русая голова уже не билася по по­
душкамъ, а безсильно лежала, безкровное лицо съ по­
темнѣвшими устами иногда раскрывало глубоко запав­
шіе глаза, и они тоскливо глядѣли на измученное лицо 
жены, на заплаканное лицо Саши и даже погладить 
дорогую дѣтскую головку не могла его рука, безжизненно 
лежавшая на одѣялѣ.

— Отойдетъ, должно, скоро,—шептались въ людской 
прикащики.

Въ домѣ царила тишина, только крошка Маня лепе­
тала на рукахъ ея няни, не понимая заботъ родныхъ, 
а больной бредилъ Китаемъ, торговлей, своимъ китай­
скимъ другомъ Фан-ли, и, приходя въ сознаніе, шепталъ 
женѣ:

— Настинька родимая, смерть подходитъ... бѣдныя: 
брошу васъ—тебя и дѣтокъ.

И опять впадалъ въ безпамятство, а жена билася, 
какъ безумная, въ рыданіяхъ у его ногъ.

— Узоры пестрые,—бредилъ опять купецъ слабымъ
6ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  82 —

прерывающимся голосомъ,—тундры... ой, ой, какъ хо­
лодно: знобитъ спину... застываетъ она... Фан-ли, дай 
женьшеня... а, какъ рукамъ тягостно... канфы рѣдкія, 
чаи душистые... зачѣмъ меня опутали, завалили... Ой, 
ой, Настинька, Настинька...

И совсѣмъ затихалъ, теряя дыханіе.
Въ одинъ вечеръ онъ затихъ надолго... Ломая руки, 

Настасья Евфимовна послала за о. Петромъ, и тотъ 
прочиталъ отходную, но больной опять сталъ бредить.

- Матушка,—сунулась Марина, притихшая было за 
послѣднюю недѣлю,—Панкратичъ на дворѣ: дастъ онъ 
корня китайскаго... прикажи допустить...

— Настинька,—строго сказала Пелагія Евфимовна,— 
опять ворошить человѣка?..

— Кресненька, а какъ поможетъ?—сказала молодая 
женщина съ отчаяніемъ.

Но двѣ худенькія ручки охватили ее.
— Мама, не надо, не надо... не зови: лучше мо­

литься Святителю въ монастырѣ...
Марина съ ненавистью поглядѣла на ребенка.
— Нянькины науки,—;прошипѣла она,—по мнѣ чтожъ? 

конечно, я сдѣлать ничего не могу, а только чудеса 
дѣлаетъ корень этотъ.

— Уйди, уйди, — строго сказала нянька, — дѣвица 
Астапова тамъ пришла, Настинька. Пелагея Трофи­
мовна, ты подька къ ней... она у змѣи это все при­
метъ... дозналася я, какая ты мѣщанка тобольская... 
хотѣла потерпѣть: не время, думаю, теперь заводить 
грѣхъ, да боюся тебя, лютаго ворога... Позови-ка сюда 
Гордѣича, Анна,—сказала она прислужницѣ.

Марина поблѣднѣла.
— Сядь-ка, Настенька, сядь, — строго говорила 

нянька,— слушай насъ... вонъ, и Гордѣичъ... кого ты 
слушала, понять теперь должна: не Марина передъ



—  83 —

тобою, а поселенка изъ цыганокъ: Панкратьича дочка... 
все въ приказѣ узналъ про нихъ Гордѣичъ случаемъ...

— Иди лучше, куда хочешь, Марина, и отца веди 
изъ дома честнаго... кто знаетъ? за какія дѣла вы со­
сланы, и какой лѣкарь онъ? можетъ, душегубъ только...

— Вотъ, тебѣ, Настинька, что слуги твои вѣрныя 
спровѣдали.

И эГа новость отогнала отъ ложа умиравшаго купца 
знахаря.

— „Что же дѣлать?",— думала жена, смотря на мужа 
умиравшаго,— „тошно, Ванюшка, ужели уйдешь, поки­
нешь съ малыми дѣтями? ужели я такая несчастная?"

Ранній вечеръ зимняго февральскаго дня несъ свой 
сумракъ въ тихую опочивальню, гдѣ едва слышно бре­
дилъ больной... Лики святыхъ строгіе и печальные 
озарялись лампадами, то потухавшими, то разгоравши­
мися... багровый закатъ отражался на ризахъ... его 
оставалась уже узкая полоса, и этотъ отблескъ тоскли­
вымъ пожаромъ горѣлъ на небѣ и на серебрѣ ризъ. 
Отчаяніе кралось въ сердце Настасьи Ефимовны. Дверь 
опочивальни скрипнула и отворилась.

—  Настинька.
Голосъ тетки взволнованный, но тревожный коснулся 

слуха молодой женщины.
— Выйди-ка, родимая, пожалуйста.
— Что?— поднялася она.
—  Выйди, выйди: гость дорогой изъ Суздаля... бра­

тецъ сродный, Иванъ Матвѣичъ Слизинъ...
— Ваня,— встрепенулась Малыгина.
И, выйдя со слезами, встрѣтила гостя, разсказывая 

про свое горе.
—  Умираетъ Ванюшка, братецъ родной... кончается: 

отходную читали, соборовали... тошно мнѣ, тяжко не­
счастной.

6»



84 —

И, смотря на пріѣзжаго дядю, слушавшій мать Саша, 
какъ взрослый, вымолвилъ робко:

—  Если бы у Иннокентія помолиться мама?..
На столѣ кипѣлъ и пыхтѣлъ самоваръ, и клубы пара 

поднимались кверху, и изъ-за нихъ пріѣзжій дядя вни­
мательно поглядѣлъ на дѣтское печальное личико. 
Нянька, стоявшая тутъ же, погладила Сашину голову, 
молчаливо ободряя его, а дядя, еще разъ посмотрѣвъ 
въ дѣтское лицо, сказалъ раздумчиво:

—  А, вѣдь, Настинька? паренекъ дѣло говоритъ... 
почто бы въ монастырѣ у Угодника панихиды не отпѣть? 
У насъ, въ Суздалѣ даже по Немъ служатъ... надо 
повидать мнѣ Ивана Семеныча, сестрица: я его не 
встревожу, а надоумлю... онъ самъ помолится...

—  Ужъ больно плохъ,— заплакала Малыгина,— при­
знаетъ ли? мнѣ, прости Господи, не вѣрится, братецъ, 
что паннихида помочь можетъ: ужъ мы сколько молеб­
новъ ни служили... тетушку спроси...

—  Неразумная,— строго сказала нянька и поклонясь 
гостю, пояснила:— не обезсудь, родимый, что я хозяйку 
обозвала: я ее вынянчила, выводила, и тошно мнѣ, что 
она сердцемъ отъ Святителя отшатнулась и не вѣритъ, 
что тѣло Его нетлѣнное до время подъ спудомъ ле­
житъ... молиться Ему, цѣлителю праведному не хочетъ, 
а слава о Немъ идетъ вездѣ... только ея глаза ослѣ­
пила Маринка-поселенка съ Панкратичемъ своимъ... Не 
суди меня, Иванъ Матвѣичъ... держалась, молчала, да 
шибко жаль хозяина: она, ровно, не въ себѣ у насъ... 
вотъ, спроси Пелагею Трофимовну... для ея же пользы 
Святителю молиться ее просимъ... самъ же говоришь, 
что и въ Суздалѣ про Чудотворца знаютъ...

—  Вѣрно, Ивановна, говоришь... завтра же мы это 
дѣло сдѣлаемъ, а сегодня еще обогрѣюсь маленько и 
пойду къ Ивану Семеновичу...



—  85 -

— Ты, паренекъ, видно, Святителя почитаешь?— 
обратилъ онъ опять умные глаза на личико Саши.

— Онъ—хорошій,—тихо сказалъ тотъ, и все мнѣ 
видится: на поляхъ снѣжныхъ, гдѣ солнышко сквозь 
морозную сѣть свѣтитъ тусклымъ и бурятскія стойки 
раскиданы... идетъ, будто, и мнѣ усмѣхается ласково­
ласково...

— Ну, ну,—поощрилъ его гость, глотая чай.
— И, будто, все меня за собою манитъ... а то вижу— 

сполохи разгораются на сѣверѣ... круги мѣсяцъ окру­
жили громадные, и среди неба синяго изъ тѣхъ кру­
говъ глядитъ на меня Еголикъ такой тонкій сухоща­
вый, и глаза свѣтятся, какъ звѣзды...

Мать заплакала, положивъ голову на край стола.
— Сколько тебѣ годковъ?—спросилъ Слизинъ Сашу.
— Девять, дядинька, исполнилось: я передъ зимнимъ 

Николой родился.
— Спаси тебя Богъ...
Хорошій сынокъ у тебя, Настинька: умный растетъ, 

и Божье на умѣ мыслитъ... Ну, а теперь обогрѣлся я... 
веди меня къ хозяину,., кто съ нимъ?

— Кресна тамъ, братецъ,—подняла Малыгина за­
плаканное лицо,—сегодня у насъ среда... въ субботу 
десять недѣль будетъ, какъ захворалъ... и не узнаешь 
его: въ чемъ душа только держится...

Они прошли' корридорчикомъ и отворили двери въ 
опочивальню, гдѣ теперь только лампады мигали въ 
жуткой тишинѣ... да слышался слабый несвязный бредъ 
больного...

— Постой,—сказалъ гость,—я съ собою духи при­
везъ: они у меня близко, для тебя везъ ихъ... хорошій 
запахъ, и въ чувство привести могутъ; сильные... виски 
надо смачивать ими... охота мнѣ, чтобы онъ въ чув-



—  86 —

ство пришелъ... Вы ему, тетушка, о Святителѣ-то 
Иннокентіѣ не говорили?

— Нѣтъ, родимый, Настинька съ нимъ все сама; я 
больше по хозяйству... да и рѣдко онъ въ себѣ.

— Такъ, вотъ, въ сумѣ желтой достаньте, тетушка, 
склянку хрустальную: тамъ ихъ штуки четыре,—от­
далъ ей ключи Слизинъ, вынувъ ихъ изъ кафтана... 
да огонь бы засвѣтить, сестрица: жутко въ темнотѣ 
этой... заставьте свѣчу-то чѣмъ нибудь: будетъ лучше, 
да окошко припереть велите.

И сѣлъ около кровати больного, терпѣливо дожи­
даясь свѣта и духовъ, которыми хотѣлъ освѣжить Ма­
лыгина.

—- Ну, вотъ, и жуть пропала,—сказалъ онъ ласково, 
когда принесли свѣчу,—и духи тѣ самые... да не плачьте, 
сестрица, сядьте покойно... А вы, тетушка, мальчика 
Сашу пошлите: дитя разумное... Господь, можетъ, и 
оглянется на горе.

Саша пришелъ тотчасъ же, онъ тоскливо поглядѣлъ 
на блѣдное безкровное лицо отца.

— Сядька, милый, тутъ, вотъ,'на колѣнки ко мнѣ... 
ладно... Ну, начинать разговоръ будемъ... А вы, се­
стрица, больному духи мои понюхать дайте... ладно... 
теперь виски потирайте: полѣйте на руку маленько и 
мочите... хорошо... Такъ знаешь много ты про Чудо­
творца, Саша?

— Знаю: няня мнѣ разсказывала,—тихо, но не шо­
потомъ сказалъ ребенокъ,—что отъ Евдокима матроса 
слыхала и отъ Пахомыча, который потомъ монахомъ 
былъ... „Море, океанъ, корабли царскіе и онъ тамъ, 
Святитель... глядитъ, какъ солнце изъ воды выходитъ 
утромъ и молится, и какъ закатается... Его всѣ лю­
били, и мнѣ, дядинька, видится море громадное: ни 
конца ни краю... и заря алая, и Онъ... а то—буря; го-



—  87 -

рами волны носитъ, и Онъ между матросовъ. Его и 
Великій Государь Петръ любилъ.

— Настинька, свѣтаетъ, али солнышко?., кто гово­
ритъ тутъ?—прошепталъ больной.

— Я, родимый Иванъ Семенычъ... я... своякъ твой 
сродный Слизинъ... Суздальскій... по дѣламъ въ Иркут­
скѣ и у тебя... полно недужить, родимый... слушай-ка, 
что сынокъ про доктора говоритъ, Цѣлебника, котораго 
завтра къ тебѣ позовемъ... Ну, Сашинька?..

— Онъ, тятя,—оживился ребенокъ,—Павла Сергѣича 
Якутскаго исцѣлилъ... помиралъ тотъ: ногу сломалъ, 
а Иннокентій-то нашъ Святитель ему привидѣлся три 
раза ночью и ногу ему излѣчилъ... онъ сюда пріѣзжалъ 
и панихиду служилъ. Тятя, мы: я, мама и дядинька 
завтра поѣдемъ къ Нему и панихиду служить будемъ... 
землицы тебѣ привеземъ изъ-подъ гроба, ты бы по­
молился Ему.

Робкая и трогательная просьба зазвучала въ голосѣ 
ребенка.

— Помолился бы,—сказалъ убѣжденно и Слизинъ,— 
Онъ доходчивъ до Бога Праведникъ иркутскій.

— Помолися, Ванюшка,—въ горячемъ порывѣ ска­
зала Настасья Ефимовна,—все бываетъ, родной... чу­
деса несказанныя... Ивановна, тетушка, Саша—всѣ мо­
лятся... позови ты Его, родимый...

— Позоѣу,—прошепталъ чуть слышно Малыгинъ.
И двѣ тяжелыя слезы выкатились у него изъ глазъ 

и блестѣли свѣтлыя, крупныя въ глубоко запавшихъ 
глазницахъ.

— Вотъ, другъ ты мой, Иванъ Семеновичъ... такъ 
и мы въ монастырь съ Сашей: ужъ больно онъ у тебя 
паренекъ хорошій... у меня тоже сынокъ есть, только 
нѣтъ въ немъ такого разума.

— Тише: спитъ, ровня,—прошептала Малыгина,—



—  88 —

ишь пріутишился... Спи, Сашика, иди и ты... Идите, 
братецъ, отдыхайте... Господи, да оглянися Ты... ды- 
шетъ тихо и не бредитъ... огонь-то заставьте, милыя...

И вся, трепеща, она, какъ только затворилися двери, 
упала передъ кіотой.

Господи... .Матерь Божія и Ты, Христовъ Угодникъ 
Иннокентій, послушайте Вы меня, послушайте... исцѣ­
лите Ванюшку милаго,—отца у малыхъ дѣтушекъ не 
отнимите.

И, припавъ у кіоты на полу въ земномъ поклонѣ, 
шептала слова своей искренней и горячей молитвы, 
пока сонъ не стомилъ ея измученное тѣло.

Тихо дышалъ Иванъ Семеновичъ... тихо и тяжко, 
хотя не бредилъ... съ трудомъ поднималъ истомленный 
духъ богатырскую, хотя и исхудалую грудь... И снилось 
ему, что опочивальня его стала большой и высокой, 
чуть-чуть освѣщенная... вдаль уходила она стройными 
каменными сводами, и въ этой дали мерещилося боль­
ному свѣтлое тонкое пятно, которое близилось, шло 
къ его ложу, и выступалъ изъ него чистый и ясный 
силуетъ человѣка въ архіерейской мантіи съ посохомъ, 
глядѣвшій на него кроткими ласковыми глазами... добрая 
улыбка была на этомъ худощавомъ лицѣ, мягкая улыбка, 
красившая свѣтлаго человѣка... Ближе и ближе шелъ 
онъ... вотъ, уже совсѣмъ у ложа остановился и поднялъ 
посохъ, коснувшись имъ бока Малыгина... „Полно бо­
лѣть"—сказалъ тйхій голосъ. И наболѣвшее тѣло по­
чувствовало ударъ, хотя и легкій.

Малыгинъ открылъ глаза.
— „Господи Боже, кто былъ тутъ? что это? опочи­

вальня... лампады у иконъ... темно, но не совсѣмъ... 
на столѣ свѣча заставлена, и нѣтъ того, кто былъ вотъ 
только тутъ сейчасъ..."

Малыгинъ сѣлъ на постели.



—  89 —

— „Что со мною? хворалъ? да... кто это у иконъ? 
Настинька... жена... что съ нею".

— Настинька... заснула, сердечная?.. Настя...
И ноги спустилъ на мягкіе ковры.
— Ваня... Ванюшка,—затрепетала та, поднимаясь и 

не вѣря себѣ.
— Ну, что—испугалась?., кто былъ тутъ?
— Слизинъ... братъ сродный, Ванюшка...
— Полно-ка, полно... Слизинъ—въ мантіи съ посо­

хомъ? Ужли я Слизина не знаю?.. Въ бокъ меня толк­
нулъ и сказалъ: „полно болѣть" не видала?

Она стояла минуту, широко раскрывъ глаза и вдругъ 
съ тихимъ крикомъ радости припала къ мужу, щупая 
его лицо, голову и обливаясь слезами.

— Жару нѣту... сидишь въ умѣ... Ванюшка, Ванюшка... 
вѣдь, десять недѣль болѣлъ... ужъ тебѣ отходную чи­
тали, родимый ты мой... вѣдь, это Онъ—Святитель 
Иннокентій приходилъ... Господи, а я-то лѣкарей, докто­
ровъ... Охъ, Владычица... да я завтра пѣшкомъ въ Воз­
несенскій монастырь пойду и панихиду служить буду... 
Онъ это... Онъ... что подъ спудомъ неистлѣннымъ 
лежитъ...

Малыгинъ задумался: у него передъ глазами стояло 
кроткое, милое, невыразимо доброе лицо... въ ушахъ 
все еще слышался ласковый голосъ: „полно болѣть".

И, взглянувъ на свои исхудалыя руки, онъ самъ за­
плакалъ, какъ дитя, сладкими облегчающими слезами.

Радостное утро настало назавтра: оно казалось луче­
зарнымъ, сіяющимъ, хотя было пасмурно, и моросилъ 
снѣгъ... Пѣшкомъ по уброду пошли въ монастырь 
Гордѣичъ, Настасья Ефимовна и няня—Ивановна ко 
гробу Цѣлителя, поднявшаго съ смертнаго ложа доро­
гого имъ человѣка, онъ самъ въ’ это время на дому 
слушалъ панихиду, которую пѣлъ позванный Пелагеей



—  90 —

Трифоновой отецъ Петръ, и молился со слезами бодрый 
и радостный, чуя, какъ прибываютъ его силы.

У гроба Святителя подъ церковью Тихвинской было 
холодно и сыро, но какія горячія молитвы летѣли тутъ 
съ устъ двухъ женщинъ и сородича ихъ, съ какимъ 
благоговѣніемъ молился передъ гробомъ Праведника 
суздальскій гость, а Саша, пріѣхавшій ^ъ нимъ, сіяю­
щими глазками глядѣлъ на скромную гробницу.

— „Милый Ты, добрый"—трепетало его маленькое 
сердце,— „самый добрый... я Тебя во вѣки не забуду, 
какъ Ты тятю исцѣлилъ, Праведникъ... и вырасту—не 
забуду... стану бѣдныхъ да нищихъ любить шибко и 
больныхъ.

Его слова были чисты и искренни, какъ кадильный 
дымъ, поднимавшійся изъ кадила монаха, произносив­
шаго вѣчную память Епископу Иннокентію, чье не­
тлѣнное тѣло лежало тутъ, въ полутемной пещерѣ...

Иркутскъ заговорилъ о Малыгинѣ: еще бы развѣ 
могли молчать уста старой Ивановны, Гордѣича, Пела­
геи Трофимовны и самой Настасьи Евфимовны... Словно 
не было хвори у Ивана Семеныча: бодрый, сильный, 
веселый онъ опять принялся за работу и въ знакъ при­
знательности своей Святителю портретъ Его, написан­
ный искуснымъ человѣкомъ, повѣсилъ рядомъ съ ико­
нами въ опочивальнѣ и, моляся Ему съ великою вѣрою, 
говорилъ всѣмъ о совершившемся чудѣ...

Въ далекій Суздаль полетѣла вѣсть объ исцѣленіи 
и во всѣ сибирскіе города разнеслася, говоря о новомъ 
святомъ, чья праведная и чистая жизнь была зачтена 
у Бога...

— Няня,—говорилъ Саша старушкѣ Ивановнѣ, сіяя 
задумчивыми глазами,—почто же Ему не молятся всѣ 
и иконы съ Него не пишутъ, какъ тятя сдѣлалъ? Все 
паннихиды поютъ, а не молебны.



—  91 —

— Погоди, родимый, погоди,—говорила она,—ты до­
живешь...- ты увидишь—вынутъ нетлѣнное тѣло изъ- 
гроба и служить будутъ молебны Ему... все будетъ, 
родимый... ты увидишь.

Ея добрыя уста были правы: свѣтлая жизнь Правед­
ника сдѣлала Его святымъ, и мальчикъ Саша Малы­
гинъ, впослѣдствіи не разъ цѣлуя раку мощей, вспо­
миналъ старую вѣрную женщину и ея слова въ храмѣ, 
гдѣ покланялися знатные міра и простецы передъ Ве­
ликимъ Чудотворцемъ въ холодной Сибири...

А. М а н а р о в а - М и р с н а я .



Бей ратники*).
Характеръ борьбы человѣка со страстями опредѣляется 

вполнѣ ея цѣлію. Борьба же. со страстями направляется: 
первое—къ искорененію грѣха, второе—къ возсозданію вну­
тренняго человѣка путемъ приведенія его къ идеалу чи­
стоты :). Грѣхъ, страсти суть явленія психическія,—внутрен­
н ія2). Поэтому и начало возсозданія внутренняго человѣка 
открывается в н у т р е н н е ю  б р а н і ю  съ с а м и м ъ  собою,  
потому что никто не враждебенъ человѣку столько, сколько 
его собственное чувствѣ; враги у него—домашніе его—посе­
лившіеся въ немъ пороки и дурныя наклонности3). Намъ 
нечего бояться внѣшняго непріятеля, говоритъ Кассіанъ, 
опредѣляя характеръ борьбы подвижника; врагъ въ насъ 
самихъ скрывается. У насъ ежедневно происходитъ внутрен­
няя борьба. Душа погружена въ великое развращеніе и по­
роки, которые, питая ее вредными соками, держатъ ее какъ бы 
въ плѣну“ 4). Съ этими-то вотъ заимодавцами—пороками—и 
приходится имѣть дѣло всякому подвижнику Христову. 
Внутренняго характера борьбы требуетъ также и достиженіе 
идеала нравственной чистоты. Идеалъ этотъ полная и все­
цѣлая прозрачность души, отсутствіе въ ней малѣйшихъ и 
мимолетнѣйщихъ тѣней грѣха. Не отъ одного или нѣсколь­
кихъ пороковъ и дурныхъ привычекъ мысли и чувства 
должно очищать свою душу, а отъ всѣхъ. Нельзя при этомъ 
ограничиваться устраненіемъ только внѣшнихъ проявленій 
каждаго порока. Нужно подавить чувства и мысли, которыми 
порокъ питается, нужно преслѣдовать врага до его послѣд­
няго убѣжища въ темныхъ глубинахъ безсознательнаго,

*) Очеркъ шестой—Си. „Г. Ц.“—1913 г. м. Апр.
') I. Кас. Соб. 14, 3; 2) Мак. В. 17, 15. 3) I. Кас. Соб. 18, 16; <) I. Кас. 

кн. 5, 21.



—  93 —

чтобы наконецъ вырвать его съ корнемъ. Необходимо освя­
тить самое сердце и самый умъ (Мак. Вел. 14, 3). Итакъ, 
характеръ борьбы подвижника долженъ быть преимуще­
ственно внутренній, — д у х о в н ы й .  Для большаго успѣха 
этого рода борьбы подвижникъ несомнѣнно нуждается во 
многихъ внѣшнихъ пособіяхъ, пріемахъ, способахъ и усло­
віяхъ. Одна борьба внутренняя на началахъ духа, безъ уча­
стія плоти — не можетъ быть вполнѣ успѣшной: человѣку 
необходимъ и второй родъ б о р ь б ы  в н ѣ ш н е й ,  состоящей 
въ извѣстныхъ пріемахъ, способахъ и вспомогательныхъ 
средствахъ, каковы: внѣшній постъ, воздержаніе, молитва, 
бдѣніе, удаленіе отъ міра, и под. Внѣшняя борьба является 
только пособіемъ къ успѣшному искорененію грѣха и на­
сажденію добродѣтелей; внутренняя же борьба съ грѣхов­
ными движеніями души является главнѣйшей задачей 
жизни. Поэтому въ общемъ дѣлѣ онѣ необходимо — важны 
и другъ отъ друга неотдѣлимы.

Въ этомъ смыслѣ преимущественнаго значенія внутренней 
борьбы предъ внѣшней, отцы-аскеты указываютъ, что и ору­
жія воинствованія нашего должны быть неплотскія, но ду­
ховныя и сильныя Богомъ (I. Кас. соб. Т. 5). Роды оружія 
и свойства, которыми препоясавшись мы должны вести 
брань Господню, слѣдующія: вѣра есть щитъ, который отра­
жаетъ стрѣлы похоти, страхомъ будущаго суда умерщ­
вляетъ ее. Любовь есть броня и не допускаетъ стрѣламъ 
діавола проникать до внутренняго человѣка. Н адеж да- 
шлемъ—защищаетъ голову; мечъ духовный есть слово Божіе; 
поясъ — любовь къ ближнимъ; обувь—смиренномудріе; лукъ 
нашъ—простираніе рукъ на молитву. Кто будетъ вооруженъ 
этимъ оружіемъ, тотъ не будетъ отведенъ въ непріятельскую 
землю помысловъ г).

Общій порядокъ борьбы со страстями опредѣляется тѣмъ 
общепризнаннымъ положеніемъ, что всякая болѣзнь излѣ­
чивается тогда, когда бываетъ удалена настоящая ея при­
чина. Наши страсти—это болѣзнь души. Началомъ, образу­
ющимъ страсти, являются злые, грѣховные помыслы, которые 
дѣлаютъ ихъ властелинами порабощеннаго ими человѣка. 
Поэтому главное вниманіе должно направляться къ тому

>) Тамъ же; Ефр. С. II), 301—305; Ѳеод. Студ. Доб. 111,321, 1, 342, 177.



—  94 —

чтобы изгнать и не допустить образованія въ нашемъ сердцѣ 
дурныхъ расположеній, начало которыхъ заключается въ 
помыслахъ. Н а ч а л о  б о р ь б ы  посему должно быть поло­
жено съ помысловъ. Эта работа должна падать несомнѣнно 
на долю человѣческаго ума, который одинъ признается 
Преп. Макаріемъ Вел. борцомъ со злымъ началомъ въ обла­
сти чувствъ и мыслей, борцомъ, проникнутымъ сознаніемъ 
силы и мощи, который одинъ можетъ препобѣдить порочныя 
стремленія и желанія. Онъ нисколько не слабѣе демонскихъ 
силъ. Умъ даетъ вразумленіе и направленіе сердцу и усы­
пляетъ естественные помыслы, возникающіе въ немъ.

Дѣятельность ума должна направляться прежде всего на 
р а з л и ч е н і е  п о м ы с л о в ъ .  Въ душѣ, разсуждаетъ Преп. 
Макарій В., ежеминутно борются множество помысловъ. Изъ 
нихъ одни производятся самою душою, другіе внушены 
людьми, а третьи навѣваются демонами ')• Подвизающійся 
долженъ умѣть разобраться во всѣхъ этихъ мысляхъ, отли­
чать добрыя и полезныя отъ злыхъ и вредныхъ. Въ данномъ 
случаѣ подвижникъ долженъ уподобиться искусному монет­
чику, который долженъ отличать фальшивыя монеты отъ 
законныхъ. Поддѣлка яге въ данномъ случаѣ происходитъ со 
стороны діавола, который часто подъ видомъ добраго дѣла 
и доброй мысли внушаетъ подвижнику прямо гибельное, и, 
обольщая его видомъ добра, доводитъ до совершенной по­
гибели*). Душу, говоритъ Макарій В., окружаетъ цѣлый 
лѣсъ помысловъ, внушаемыхъ сопротивной силой. Поэтому 
нужны великая рачительность и внимательность ума, чтобы 
отличать чужіе помыслы, внушаемые сопротивной силой... 
Кружащіеся помыслы нужны собирать отовсюду воедино, 
различая естественные помыслы отъ лукавыхъ *). До грѣхо­
паденія въ душѣ человѣка были только хорошіе помыслы, 
но грѣхъ присоединилъ къ нимъ еще много помысловъ 
дурныхъ и страстныхъ. Тѣ и другіе до такой степени пере­
мѣшались между собою, что отдѣлить ихъ другъ отъ друга 
стало очень трудно. Помыслы, соотвѣтствующіе чистой пер­
возванной природѣ,—это драхма евангельской вдовицы,—въ 
помыслахъ лукавыхъ. Душа теперь не можетъ сама собой

•) Мак. В. 40, 5; Евагр. м. Добр. I, 623, 7; *) 1. Кас. Соб. 1, 20. 3) Мак. 
Вел. 6, 3;



—  95 —

отыскать и раздѣлить между собою собственныя свои помы­
шленія. Но когда будетъ возженъ с в ѣ т и л ь н и к ъ  и вне­
сенъ свѣтъ въ омраченный домъ, тогда душа увидитъ, какъ 
помыслы ея погребены въ грѣховной нечистотѣ и тинѣ. 
Сіяетъ солнце, и тогда видитъ душа погибель свою, и на­
чинаетъ собираетъ свои помыслы, смѣшанные съ соромъ и 
всякой скверной '). Подъ свѣтильникомъ и солнцемъ св. отецъ 
разумѣетъ здѣсь Духа Святаго, благоустрояющаго омрачен­
ный домъ души и просвѣщающаго эти, прежде прекрасные 
помыслы, но нынѣ погребенные въ грѣховной тинѣ2). Этотъ 
„неземной и немалый" даръ различія помысловъ, величай­
шій даръ Божественной благодати ГІреп. I. Кассіанъ назы­
ваетъ „разсудительностію" 8). Разсудительность въ пониманіи 
этого отца есть ничто иное, какъ способность подвижника 
итти въ духовномъ дѣланіи срединнымъ путемъ (царскимъ), 
избирать золотую середину, избѣгая крайностей. Въ этомъ 
смыслѣ она означаетъ духовную опытность, способность 
предусматривать возможное послѣдствіе извѣстнаго намѣре­
нія и предпринимать только то, что ведетъ къ поставленной 
цѣли духовнаго дѣланія4). „Въ разсудительности, говоритъ 
ІІреп. I. Кассіанъ, состоитъ премудрость, разумъ и смыслъ 
безъ коихъ нельзя ни создать внутренній нашъ домъ, ни 
собрать духовное богатство" ®). „Изъ всѣхъ добродѣтелей 
самая большая есть разсудительность6). Это есть даръ, о 
которомъ надо молиться Богу, чтобы Онъ послалъ его для 
различенія того, что „добро и что зло", „чтобы не прель­
стилъ ни человѣкъ, ни діаволъ" 7). Поэтому то подвижникъ 
и долженъ заботиться о пріобрѣтеніи себѣ этой добродѣтели, 
которая хотя и является даромъ Божіимъ, но требуетъ со 
стороны самого подвижника добродѣтели смиренія. Истинная 
разсудительность пріобрѣтается только истиннымъ смире­
ніемъ &).

Лучшимъ пособіемъ въ дѣлѣ различенія помысловъ слу­
житъ для подвижника о т к р о в е н і е  всякаго п о м ы с л а  
своему старцу, какъ опытному въ духовной жизни9). Опыт-

*) ІЬісІ.—II, 4. 2) Тамъ же II, 3. 3) Соб. 2, I. 4) Іером. Ѳеодоръ Аскетич. 
возз. Ін. Кас. 203, ср. Ѳеод. Студ. Добр. \Ѵ, 260, 1; 265, 2; 134, 2. *) Соб. 
II, 4; I. Лѣст. 1, 4; 109. 6) Древн. Пат. 21 гл. 26. ’) Ант. Вел. Добр. 1,38, 
41; I. Кас. 2,1. *) I. Кас. Соб. И, 16; 10 гл.9) Онъ же 11,11; Добр. 1,612,54; 
IV, 215, 3, 250, 2.



96 —

ный старецъ скорѣе поможетъ понять качество помысла и 
предохранитъ подвижника отъ гибели. Съ другой стороны, 
постоянныя бесѣды и исповѣданія предъ старцемъ своихъ 
сокровенныхъ помысловъ служатъ лучшимъ средствомъ къ 
тому, чтобы самому пріобрѣсти опытность въ духовной 
борьбѣ, пріобрѣсти качество разсудительности.

Обладающій симъ дивнымъ сокровищемъ (разсудительно­
стію), постоянно осматривая всѣ сокровищности нашего сердца, 
и зорко изслѣдуя входящіе въ насъ помыслы, можетъ раз­
личать ихъ, узнавать поддѣльность и неподдѣльность, и та­
кимъ путемъ разорить логовище вредныхъ умственныхъ 
звѣрей и норы ядовитыхъ змѣй, и выгнать изъ себя 0- Для 
этого борющійся со страстями, имѣя въ виду троякую при­
чину происхожденія своихъ помысловъ, долженъ отличать 
худые помыслы отъ добрыхъ путемъ ихъ точнаго анализа. 
Когда какой врагъ пришедши уязвить тебя и ты желаешь, 
по написанному, обратить его мечъ въ сердце его (Пс. 36, 15), 
то поступи, какъ тебѣ сказываемъ, говоритъ Евагрій монахъ. 
Разлагай (дѣлай анализъ) самъ въ себѣ вложенный имъ 
помыслъ, кто онъ, изъ чего состоитъ, и что, собственно, въ 
немъ поражаетъ умъ. Когда будешь ты это разслѣдовать, 
помыслъ исчезнетъ, б у д у ч и  разложенъ на то, что онъ есть, 
и демонъ убѣжитъ, какъ скоро мысль твоя восхитится горѣ, 
окрыляемая такимъ вѣдѣніемъ2). Узнавши истинное достоин­
ство помысла, подвижникъ долженъ немедленно изгнать его, 
если онъ будетъ худой, чтобы иначе, укрѣпившись и плѣ­
нивъ насъ, онъ не увлекъ насъ въ порокъ, добрый же по­
мыслъ нужно всячески стараться закрѣпить и охранить 3). 
Часто всякій собственно отъ того и согрѣшаетъ, что при 
нападеніи худыхъ помысловъ не отвергаетъ ихъ тотчасъ же 
противорѣчіемъ, ибо сказано „противьтесь діаволу и убѣжитъ 
отъ васъ“ *)•

Что касается орудій, которыми бы подвижникъ могъ легко 
отражать врага и побѣждать грѣховные помыслы, то Мило­
сердый Господь снабдилъ насъ орудіями противъ всякихъ 
нападеній вражескихъ. Только не лѣнись дѣйствовать ими, 
и не потерпишь вреда. Такъ есть стрѣлы у враговъ нашихъ;

і) I. Кас. Соб. I, 22. 2) Добр. 1, 631, 20. Іером. Ѳеодоръ. Аскет. возз. 
I. Кас. 205. *) I. Кас. Соб, 22, 10.



— 97 —

есть стрѣлы и у нашей немощи. Пораженіе бываетъ не отъ 
недостатка орудій, а отъ невниманія и нехотѣнія ихъ упо­
треблять г). Великая же сила смиренной христіанской мо­
литвы 2), крестнаго знаменія и словъ Св. Писанія 3)' въ дан­
номъ случаѣ являются лучшимъ орудіемъ противъ навѣтовъ 
діавола, какъ это видно изъ примѣровъ искушенія св. Анто­
нія Великаго *) и Самого Господа Іисуса Христа 5).

А нашъ отечественный подвижникъ Преп. Нилъ Сорскій 
научаетъ насъ, какимъ образомъ противиться діавольскимъ 
искушеніямъ, противопоставляя имъ молитву и храненіе 
сердца (безмолвіе). „Самая лучшая и благонадежная брань 
можетъ быть тогда, когда помыелъ—прилогъ отсѣкается въ 
самомъ началѣ" 6)—говоритъ этотъ преп. отецъ. Отъ подвиж­
ника требуется поэтому бдительность и осторожность, чтобы 
при нападеніи худыхъ помысловъ не впустить ихъ до сердца, 
ибо отъ дурного помысла, внутренняя грѣховная наклон­
ность—похоть, зачавши, раждаетъ грѣхъ7). Всегда должно 
помнить, говоритъ Преп. 1. Кассіанъ, сію заповѣдь: „всякимъ 
храненіемъ охраняй свое сердце" (пр. 4, 32) и по началь­
ному повелѣнію Божію заботливо должны блюсти зловред­
ную голову змія (Быт. 3), т. е. начатки худыхъ помысловъ, 
которыми діаволъ пытается вползти въ нашу душу, чтобы, 
если голова его по нашему нерадѣнію проникнетъ до нашего 
сердца, не вползло и остальное его тѣло, т. е. согласіе на 
сластолюбіе ®). И другіе отцы-аскеты, придавая весьма серь­
езное значеніе начальнымъ помысламъ въ дѣлѣ образованія 
изъ нихъ гибельныхъ страстей, настойчиво совѣтуютъ от­
ражать ихъ отъ себя „рано утромъ при восходѣ солнца", 
пока они еще малы и похожи на младенцевъ, питающихся 
сосцами, т. е. „пока они во влагалищахъ чувствъ, чтобы 
павъ на землю сердца, не дали ростковъ и, напаяемые дож­
демъ частаго съ ними собесѣдованія, не принесли плодовъ

*) Ефр. Сир. Добр. II, 462, 128; 2) Тамъ же 1, 262, ІІт. 307; а) Добр. II, 
472, 163; 4) Который, когда бѣсы силились выгнать его азъ келліи, путемъ 
разныхъ волшебныхъ страхованій и навожденій, началъ „изображать крест­
ное знаменіе на челѣ и на груди своей и совершать смиренную молитву, 
и свирѣпые демоны вовсе не смѣли даже и приблизиться къ нему". Соб.
VIII, 18; *) I. Кас. Соб. 22, 10. **) 32 стр. ’) I. Кас. Соб. V, 4; Нилъ Син/ 
Добр. II, 294, 64. ») Кн. VI, 13, Ѳеод. Студ. Ш , 501, 2.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



—  98 —

злах). Поэтому тотъ, кто сопротивляется въ первомысліи т. е, 
прилогу, тотъ однимъ ударомъ пресѣчетъ всѣ послѣдующія 
его дѣйствія: благоразумный подвижникъ умерщвляетъ са­
мую мать злыхъ исчадій, т, е. прилогъ первой мысли2). Для 
этого ІІреп. Нилъ Сорскій нужнымъ находитъ приводить 
свой умъ въ такое состояніе, чтобы онъ былъ глухъ и нѣмъ, 
и имѣть сердце упраздненнымъ отъ всякаго помысла, даже 
повидимому добраго, ибо по опыту извѣстно, что часто за 
допущеніемъ безстрастнымъ—добрыхъ помысловъ слѣдуютъ 
и страстные худые: входъ первыхъ отверзаетъ дверь и вто­
рымъ3). Чрезъ постоянное устраненіе отъ себя и даже по­
видимому добрыхъ помысловъ, подвижникъ достигаетъ нѣ­
котораго сердечнаго самоуглубленія, сосредоточенности; и 
тогда онъ долженъ особенно прилежно взывать къ Богу и 
молиться молитвой Іисусовой. Взывай такъ прилежно, стоишь 
ли, сидишь ли, или лежишь,—взывай, затворяя умъ въ 
сердцѣ; призывай Господа Іисуса всеусердно, терпѣливо и 
постоянно—пождательно, отрѣвая всякій помыслъ. Тогда всѣ 
помыслы, какъ бы огнемъ опаляясь Божественнымъ именемъ 
Господа Іисуса, невидимо отбѣжать"4), Ибо „какъ при по­
явленіи солнечныхъ лучей всѣ звѣри обращаются въ бѣг­
ство и прячутся въ свои норы, такъ точно, когда молитва 
засіяетъ, какъ лучъ, отъ нашихъ устъ и языка, умъ нашъ 
просвѣщается, а всѣ безумныя и звѣрскія страсти (помыслы) 
прогоняются, обращаются въ бѣгство и скрываются въ свои 
убѣжища. Хотя бы тогда присутствовалъ діаволъ, онъ об­
ращается въ бѣгство, хотя бы демонъ, онъ удаляется" *). Если 
злые помыслы и послѣ усердной молитвы не оставляютъ 
своимъ безпокойствомъ человѣка, тогда предлагаетъ одинъ 
св. отецъ,—„встань и помолись на нихъ", т. е. на самые 
помыслы, „Господу" *), повергая предъ Нимъ немощь свою, 
и Онъ можетъ не только отогнать, но и совершенно упраз­
днить ихъ 7). Потомъ съ твердостью продолжай первое дѣло, 
т. е. призываніе имени Іисусова8), доколѣ возможно, терпѣ­
ливо пребывая въ молитвѣ.

Говоря о борьбѣ и побѣдѣ надъ страстными помыслами,

*) Ііилъ Син. Добр. 11, 296, 69. 2) Нилъ Сар. 32 стр.:1) Тамъ же. 4) Нил. 
Сар. 33. *) I. Злат. Твор. 1, 568—569. *) Нилъ Сар. 33.') Варс. Іоан. Добр. 
И, 567, 32. ') Нилъ Сор., 33.



—  99

св. Нилъ Сорскій учитъ, что война съ ними ведется и по­
бѣда одерживается различнымъ образомъ, смотря по мѣрѣ 
и степени нравственнаго совершенства подвизающихся, 
именно: чрезъ молитву на помыслы, чрезъ пререканіе имъ, 
чрезъ уничтоженіе ихъ и отгнаніе. Уничижать, подавлять и 
отгонять помыслы могутъ только совершеннѣйшіе, пререкать 
имъ или „противуотвѣщать“—преуспѣвшіе, новоначальнымъ 
же и немощнымъ надлежитъ молиться на нихъ и перево­
дить—превращать ихъ на добрые 4) 2). Итакъ, изъ сказаннаго 
о борьбѣ съ помыслами становится яснымъ, что борющемуся 
подвижнику необходимо нужны: постоянная духовная бдитель­
ность надъ собой и устремленіе къ небесному чрезъ непре­
станную молитву для того, чтобы при ихъ посредствѣ не 
допустить образованія въ сердцѣ дурныхъ расположеній, 
начало которыхъ заключается въ помыслахъ.

Такъ какъ борьба съ помыслами, обусловливаясь падшимъ 
состояніемъ ума человѣческаго, стала необходимымъ явле­
ніемъ спасающагося человѣка послѣ того, какъ люди по 
своей волѣ уклонились отъ достодолжнаго помысла3) и 
душевные помыслы отторглись любви Божіей, разсѣялись 
въ вѣкѣ семъ, и смѣщались съ помыслами вещественными 
и земными4),—то вся задача этой борьбы сводится къ тому, 
чтобы пріобрѣсти дѣйствительную способность „владѣть сво­
имъ умомъ въ помыслахъ" *), и, чрезъ подчиненіе себѣ 
страстей, возвратить своему уму его первоначальное направ­
леніе къ Богу. Умъ является царемъ страстей, потому и 
поскольку онъ служитъ домостроителемъ чувствъ помысловъ6). 
Слѣдовательно, человѣку надо весь свой подвигъ направить 
къ тому, что бы, по слову Макарія Великаго, непрестанно 
упражнять и воздѣлывать съ разумѣніемъ умъ и помыслы, 
соглашая ихъ съ волею Божіеют), и—подчинить уму всѣ 
свои страсти. Когда страсти бываютъ подчинены уму, тогда 
онъ бываетъ здоровъ, цѣломудренъ, свѣтелъ и чистъ; тогда 
„духовно созерцаетъ онъ соотношеніе Божіихъ тварей и воз-

') Тамъ же, 50—51 стр. -) О томъ, какъ молиться на тотъ или другой 
помыслъ, или какъ прелагать злой помыслъ на добрый онъ далѣе говоритъ 
подробно (см. 51—72 стр.); мы же находимъ для себя воз- можнымъ опу­
стить этотъ отдѣлъ, какъ мало отвѣчающій поставленной нами задачѣ. 
3) Мак. Вел. 16, 1. 4) Мак. Вел. 24, 2. ’*) Евагр. м. Добр. I, 576, 31. в) Ис. 
Сир. 16 сл. 71. Ц Ис. Сир. Сл. 7, гл. 7.

7»



—  100

водится къ Св. Блаженной Троицѣ ’). Тогда умъ непрерывно 
стремится къ Богу; всѣ духовныя силы человѣкъ направля­
етъ къ одному Богу; въ Немъ Одномъ сознаетъ себя чело­
вѣкъ и живетъ только этимъ сознаніемъ своего непрерыв­
наго духовнаго общенія съ Богомъ, почитая это величайшимъ 
благомъ для себя. Это состояніе отцы-аскеты называютъ со­
стояніемъ „с о з е р ц а н і я и 2). Такое состояніе созерцанія или 
собранности ума3), „неразвлекаемость боголѣпнаго ума“ 4), 
являясь выраженіемъ нормальнаго хода жирни человѣка, 
признается первымъ средствомъ для достиженія существен­
наго единенія съ Богомъ5). Поэтому всякій вообще помыслъ, 
удаляющій человѣка отъ созерцанія этого „единаго на по­
требу блага“ 6), долженъ немедленно быть удаляемъ.

Вторымъ условіемъ привлеченія съ нимъ, по ученію Ма­
карія Великаго, служитъ нравственное очищеніе ’). Поэтому 
другою задачею при борьбѣ съ помыслами по I. Кассіану 
должно быть и с п р а в л е н і е  к а ч е с т в а  п о м ы с л о в ъ :  
дурные отгонять, а только добрые удерживать. Исправленіе 
качества тѣхъ или другихъ помысловъ зависитъ отъ насъ8). 
Поэтому тщаніе каждаго подвижника должно быть направ­
лено понятно къ тому, чтобы, отгоняя худые помыслы, за­
крѣпить въ себѣ добрые и, такъ сказать, пропитать ими свой 
умъ. Уму надобно давать постоянно здоровую пищу и зани­
мать его извѣстными добрыми помышленіями9). По мѣрѣ 
того, какъ умъ будетъ усваивать хорошіе помыслы, пропи­
тываясь ими все болѣе и болѣе, помыслы дурные будутъ 
ослабѣвать и исчезать, а добрые—пріобрѣтать качество своей 
нравственной неизмѣняемости10). Къ стяжанію этой нравствен­
ной неизмѣняемости своихъ помысловъ собственно и пре­
имущественно сводится задача всей общей борьбы Христова 
подвижника съ помыслами11).

Лучшимъ и дѣйствительнѣйшимъ средствомъ для пріоб­
рѣтенія качества нравственной неизмѣняемости ума, по ученію 
отцовъ-аскетовъ, служатъ: поученіе въ Словѣ Божіемъ, 
упражненіе въ псалмахъ и пѣніи, и пребываніе во бдѣніи.

!) Ефр. Сир. ІИ, 399. 2) 1. Кас, Соб. 23, 4. 2) Мак. Вел. 31,1— 2 .4) Ефр. 
Сир. I, 254. 5) Мак. Вел. 31, 3-4; ср. 27, 19; 33, 4. 6) 1. Кас. Соб. 23, 39. 
") 9, 7. *) 7, 4. 9) Си. Іером. Ѳеодоръ. Аскет. воззр. I. Кас., 198 — 199. 
1#) Тамъ же, 199 стр., ср. Ефр. Сир. I, 255, п. 4. п) 1. Кас. Соб. VI, 14.



-  101 —

Три средства, говоритъ Преи, I. Кассіанъ, дѣлаютъ разсѣи­
вающійся умъ постояннымъ: бдѣніе, размышленіе и молитва.
• спрестанное упражненіе въ нихъ и непрерывное вниманіе 
доставляютъ душѣ постоянную твердость, которая иначе и 
не можетъ быть пріобрѣтена ’)• Посему, увѣщаетъ 11р. Еф­
ремъ Сиринъ, по мѣрѣ силъ своихъ принуждай себя, какъ 
можно чаще, читать Писаніе, чтобы оно собрало твои по­
мыслы, которые врагъ разсѣиваетъ своимъ злохищреніемъ, 
влагая въ тебя лукавыя мысли2),—потому что чтеніе Боже­
ственныхъ Писаній приводитъ въ собранность блуждающій 
умъ, и даруетъ вѣдѣніе о Б о гѣ 3). А такъ какъ вѣдѣніе Бога 
пріобрѣтаетъ только съ чистымъ сердцемъ упражняющійся 
въ чтеніи Божественныхъ Писаній,—то, по мысли отцевъ-аске- 
товъ, необходимо для этого упражненіе „въ чтеніи и мо­
литвахъ" 4). „Прекрасны молитва и чтеніе, говоритъ Преп. 
Нилъ Синайскій, они прекращаютъ суетное скитаніе мыслей, 
связуя помыслъ, кружащійся надъ чѣмъ не должно, и съ 
пользою удерживая его при себѣ нц мало не развлекаемымъ 
въ семъ прекрасномъ занятіи" *). Молитва отрѣшаетъ умъ 
отъ всякаго помышленія о чувственномъ, возводитъ къ Са­
мому, надъ всѣми сущему Богу, настраиваетъ насъ на со­
бесѣдованіе съ Богомъ и долговременнымъ навыкомъ въ семъ 
вводитъ съ Нимъ въ содружество и такимъ образомъ дѣла­
етъ, что человѣкъ проводитъ жизнь въ чистотѣ, какъ быв­
шій уже въ общеніи съ Богомъ, и вскорѣ потомъ снова 
готовящійся къ сему общенію6). Что же касается другихъ 
средствъ, то они въ большинствѣ случаевъ, соединяясь съ 
молитвою и чтеніемъ Слова Божія, несомнѣнно способ­
ствуютъ общей цѣли созданія настроенія неизмѣняемости 
помысловъ, открывая подвижнику сферу добрыхъ мыслей и 
расположеній, и удерживая его въ этой сферѣ7).

Итакъ, въ борьбѣ съ помыслами подвижникъ—при посред­
ствѣ молитвы, чтенія Слова Божія и другихъ, дополняющихъ 
средствъ, при стараніи и усердіи—можетъ достичь не только 
освобожденія своего ума отъ грѣховныхъ помысловъ, но,

’ ) Таяъ же, Соб. X, 14; Ефр. Сир. 265; п. 4. 2) III т. 97 стр. 3) Тамъ 
же 98 стр. 4) Ефр. Сир. III, 98. *) I т. 16 стр. 6) Тамъ же, I, 19, 17. 
') Ефр. Сир. 111, 46; Нил. Син. Добр. II, 217, 83; Евагр. м. Добр. I, 
610, 36—38.



—  102 —

путемъ упражненія послѣдняго (ума) въ навыкахъ къ доб­
рымъ мыслямъ, можетъ пріобрѣсти нравственную устойчи­
вость помысловъ, а эта послѣдняя способна возвратить умъ 
къ его первобытной чистотѣ (созерцанію Бога). Для дости­
женія этого, скажемъ въ заключеніе словами Преп. Ефрема 
Сирина, „много потребно борьбы и тайнаго, невидимаго 
труда; должно всегда производить испытаніе помысловъ, и 
ослабѣвшіе душевные члены возгрѣвать стремленіемъ ума 
къ Богу и тщаніемъ, къ Нему всегда примѣняясь умомъ 
своимъ, чтобы при помощи Божіей благодати, по Апостоль­
скому изреченію, быть единымъ духомъ съ Господомъ. И сію 
тайную борьбу, размышленіе о Господѣ и трудъ, надобно 
имѣть всѣмъ намъ, п днемъ, и ночью, и при всякомъ испол­
неніи заповѣдей, молимся ли или служимъ, или ѣдимъ, или 
пьемъ, или другое что дѣлаемъ г).

Іеромонахъ Нинолай.

*) III т. 345 стр.



Нравственное ученіе Евангелія и Ветхозавѣт­
ный Законъ *).

Со стороны внѣшней, ветхозавѣтная Заповѣдь о любви къ 
ближнему ограничена въ томъ отношеніи, что исключитель­
нымъ объектомъ любви для еврея она ставитъ единоплемен­
ника и не простираетъ ея на иноземца, на иноплеменника. 
Ближній „второй11 заповѣди, о любви—это братъ еврею по 
крови, по національности. Замѣчательно, что даже классиче­
ская по выразительности и полнотѣ, ветхозавѣтная формули­
ровка заповѣди о любви къ ближнему разумѣетъ подъ этимъ 
ближнимъ именно еврея (Лев. XIX, 17— 18). Правда, въ на­
шей православной экзегетической литературѣ мы встрѣчаемъ 
и прямо противоположное мнѣніе по данному вопросу, но 
мнѣніе это, какъ видно будетъ ниже, не имѣетъ подъ собою 
достаточныхъ основаній. Такъ проф. А. Б., отстаивая 
ту мысль, что въ указанномъ мѣстѣ изъ книги Левитъ нужно 
разумѣть подъ ближнимъ не только еврея, но и иноплемен­
ника, приводитъ такое филогическое изысканіе. „Понятіе 
ближній (17 1=гесе), согласно съ еврейскимъ словоупотреб­
леніемъ, вполнѣ равносильно съ понятіемъ другой, кто 
бы это ни былъ или даже что бы это ни, было"!) На 
нашъ взглядъ, съ такимъ толкованіемъ слова „ближній" 
нельзя согласиться. Существительное происходитъ отъ 
глагола С>Н=к л о н 11 ть ся, имѣть склонность къ чему-либо, 
быть приверженнымъ, преданнымъ кому-либо и потому, по 
точному словопроизводству, означаетъ—послѣдователь, пре­
данный кому либо, другъ, пріятель, возлюбленный. Но даже 
и помимо этихъ тонкостей филологическаго анализа съ от-

') Продолженіе см „Г. Ц .“ м. іюнь 1913 г.
>) Христ. заповѣдь о любви. Душеп. Чт. 1908 г. т. Ш стр, 8.



—  104 —

мѣченнымъ выше мнѣніемъ проф. А. Б. нельзя согла­
ситься уже потому, что противъ него говоритъ вся кон­
струкція рѣчи (Лев. XIX, 17—18). Какъ въ этомъ, такъ и 
въ другихъ мѣстахъ Моисеева закона понятіе о ближнемъ 
отожествляется съ понятіемъ о братѣ, т. е. объ евреѣ (Втор. 
ХУ. 2; Исх. XXXII, 27; Лев. ХХІУ, 19—22; Втор. XIX: 16— 
21 и др.). Иноземецъ, иноплеменникъ прямо называется не 
братомъ еврею (Втор. XVII, 5). Вотъ почему высоко—гуман­
ный для внутреннихъ отношеній народной жизни ветхозавѣт­
ный законъ устанавливаетъ иныя отношенія еврея къ даже 
и мирному иноплеменнику (Второз. XXIII, 19—20; XV, 2—3; 
Лев. XXII, 25; Втор. XIV, 21 и др.).

Мало того. Для враговъ-сосѣдей евреевъ назначалась зако­
номъ печальная участь поголовнаго истребленія или рабства 
(Втор. XX, 10—16). Постоянно напоминалась вражда съ хана­
анскими племенами; повелѣвалось враждовать съ мадіани­
тянами и цоражать ихъ (Числ. XXV, 17— 18), прогонять отъ 
себя всѣхъ жителей земли (Числ. XXXIII, 52); при завоева­
ніи того или другого города истреблять весь мужескій полъ 
остріемъ меча, а все ихъ имущество брать въ качествѣ 
добычи; въ городахъ завоеванныхъ не оставлять въ живыхъ 
ни одной души, но предавать проклятію—хеттеевъ, амморе- 
евъ, хананеевъ, фереезеевъ, ессеевъ, евусеевъ и др. (Втор. 
XX, 13— 17). И всѣ эти требованія закона, какъ свидѣтель­
ствуетъ сама ветхозавѣтная письменность, приводились ев­
реями въ исполненіе съ буквальною точностью (Числ. XXI, 
35; XXXVII, 7; 1 Нав. VI, 20, 23; X, 37, 40 и т. д.). Пусть 
всѣ эти повелѣнія закона—поражать, истреблять и прогонять 
иноплеменниковъ обусловливались религіозными, а не ка­
кими-либо другими мотивами и побужденіями, но все же 
фактъ остается фактомъ: они отнюдь не располагали евреевъ 
къ любви, благожелательности и братской снисходительности 
къ иноземцамъ. Конечно, ничто не обязываетъ насъ пони­
мать эту вражду и ненависть въ буквальномъ смыслѣ; на­
противъ, болѣе согласно съ богооткровеннымъ достоинствомъ 
ветхозавѣтнаго закона понимать ее именно въ переносномъ 
смыслѣ, въ смыслѣ отчужденія, изолированности, обособлен­
ности отъ иноземцевъ. Даже такой панегиристъ ветхозавѣт­
наго нравоученія, какъ проф. Смирновъ, склонный почти 
приравнять его по высотѣ къ Евангельскому ученію, въ



—  105 —

концѣ концовъ дѣлаетъ уступку и почти соглашается съ 
этимъ мнѣніемъ. „Можно, пожалуй, еще допустить,—пишетъ 
онъ,—что законъ возбуждалъ въ еврейскомъ народѣ нена­
висть противъ враговъ Божіихъ, враговъ откровенной истины, 
разумѣя однако при этомъ подъ именемъ враговъ, какъ 
язычниковъ, такъ и нечестивыхъ Израильтянъ, и соединяя 
съ словомъ „ненависть* такой же условный смыслъ, какой 
оно имѣетъ въ изреченіи Христа Спасителя: если кто при­
ходитъ ко мнѣ и не возненавидитъ отца своего и матери, 
тотъ не можетъ быть моимъ ученикомъ*’). Безспорно, ветхо­
завѣтный законъ не могъ смотрѣть на иноземцевъ, какъ на 
какую то низшую породу людей, низшія' сравнительно съ 
евреями существа, какъ на презрѣнное отребіе человѣческаго 
рода, и, выдвигая идею преимущества евреевъ, онъ имѣлъ 
въ виду лишь ихъ мессіанское назначеніе. Онъ училъ, что 
всѣ люди-братья по крови, такъ какъ всѣ они произошли 
по благословенію Божію (Быт. 1 , 28; IX, 1), отъ одной пер­
возданной четы (Быт. X гл.). Но это ученіе стояло какъ то 
въ тѣни въ Ветхомъ Завѣтѣ, оттѣсняемое на задній планъ 
постоянно выдвигаемой идеей особаго богоизбранничества 
іудеевъ, ихъ національной исключительности. „Моисеевъ 
Законъ, — пишетъ проф. Гусевъ,—сообразно съ духовною 
воспріимчивостью и нравами евреевъ, предлагаетъ не въ 
совершенномъ видѣ заповѣдь о любви, не выдвигая идеи 
братства' всѣхъ народовъ на надлежащее мѣсто и склоняясь 
къ ограниченію его предѣлами еврейской національности" * 2).

Правда, мы встрѣчаемъ въ Ветхомъ Завѣтѣ такія узаконе­
нія, которыя, повидимому, не только не благопріятствуютъ, 
но и совсѣмъ опровергаютъ принятое нами выше мнѣніе о 
томъ, что объектомъ любви для еврея въ Ветхомъ Завѣтѣ 
былъ только единоплеменникъ. Такъ, по Моисееву закону, 
пришелецъ, что то же, иноплеменникъ, поселившійся въ 
силу какихъ-либо обстоятельствъ въ странѣ еврейскаго на­
рода, долженъ быть для Израильтянъ предметомъ такой же 
заботливости, милосердія и благотворительности, какъ и всѣ

ц Ор. сіі. стр. 60.
2) Отношеніе Бванг. нравоученія къ Моисееву закону и къ ученію 

книжниковъ и фарисеевъ но нагорной проповѣди Христа Спасителя. Харь­
ковъ 1895 г. 159 стр.



—  106 —

нищіе, вдовы и сироты изъ евреевъ (Исх. XXIII, 9). Прише­
лецъ сравнивался съ туземцами предъ Іеговою (Числ. IX, 14; 
ХУ. 15; Лев. ХХІУ, 22), еврею даже заповѣдывалось любить 
пришельца, какъ самого себя: „якоже туземецъ,—говорилось 
въ законѣ,—будетъ въ васъ пришелецъ, иже пріидетъ къ 
вамъ, и возлюбиши его яко самъ себе: яко и вы пришельцы 
бѣсте въ земли египетстѣй (Лев. XIX, 34). На основаніи этихъ 
данныхъ нѣкоторые изъ отечественныхъ экзегетовъ, дѣйстви­
тельно склонны признать, что ветхозавѣтная заповѣдь о любви 
къ ближнему не ограничивалась предѣлами еврейской націо­
нальности, а носила до извѣстной степени характеръ универсаль­
ной. „Могли, конечно, пишетъ проф. А. Б., — являться 
лица съ софистическими толкованіями на устахъ по поводу того, 
напр., вопроса: кого надлежитъ разумѣть подъ ближнимъ, т. е. 
не должно ли подъ послѣднимъ разумѣть только едино­
племенника, только еврея же? Чтобы заранѣе заградить уста 
такого рода софистамъ, Моисей въ той же главѣ говоритъ: 
„когда носелится пришлецъ на землѣ вашей, не притѣ­
сняйте его. Да будетъ для васъ тоже, что туземецъ вашъ, 
люби его, какъ себя; ибо и вы были пришельцами въ землѣ 
Египетской“’(... ст. 33,34). Ясно,—заключаетъ г. профессоръ,— 
что пришлецъ считается въ числѣ ближнихъ, на которыхъ 
должна простираться любовь еврея, равная любви послѣд­
няго къ себѣ. Но что это за пришлецъ? Что подъ нимъ 0 1= 
,,^ег“=пришлецъ) должно понимать не только того, кто, 
будучи не-іудеемъ, жилъ въ іудейской странѣ, это строго- 
филологически вытекаетъ изъ того уже, что „&ег“ въ 34 ст. 
употребляется въ приложеніи ко всѣмъ евреямъ, когда они 
жили въ Египтѣ. Но, живя въ Египтѣ, эти пришельцы 
(О 1І=„^егіш “), конечно, не исповѣдывали египетской вѣры. 
Такимъ образомъ, еврей долженъ любить, какъ самого себя, 
даже и совершенно чуждаго ему человѣка,—чуждаго въ 
такой, напр., степени, въ какой чужды въ отношеніи къ 
египтянамъ были его — еврея — предки" !). Что касается 
толкованія проф. Б. слова „пришлецъ", то, и по значе­
нію этого .слова (1 *[=чужеземецъ, временный поселенецъ), и 
по конструкціи рѣчи, съ нимъ нельзя не согласиться, но 
выводъ, который дѣлаетъ изъ этого толкованія почтенный

*) Душепол. Чт. 1908 г. ІП ч. 7 стр.



— 107 —

профессоръ, по нашему крайнему разумѣнію, является не­
вѣрнымъ. Дѣло въ томъ, что слово „люби", взятое само по 
себѣ, внѣ всякой связи съ предыдущими и послѣдующими 
стихами разсматриваемой главы изъ книги Левитъ, очень 
растяжимо и не говоритъ еще достаточно ясно о тѣхъ от­
ношеніяхъ, въ которыхъ долженъ былъ стоять еврей къ ино­
земцу. Въ стихѣ 33 говорится лишь о томъ, чтобы евреи не 
притѣсняли пришельца („не тужите его“), въ ст.-же 35 за­
прещается дѣлать неправду пришельцу въ судѣ и различ­
наго рода торговыхъ операціяхъ; этимъ рѣчь объ отношеніяхъ 
еврея къ пришельцу и исчерпывается. Очевидно, по контек­
сту рѣчи, смыслъ даннаго мѣста такой, что пришелецъ, 
поселившійся въ средѣ Израиля и ставшій ео ірзо членомъ 
обширной семьи евреевъ, долженъ пользоваться въ теокра­
тическомъ государствѣ до нѣкоторой степени такими же 
правами, какъ и туземный житель. Эта мысль находитъ себѣ 
иллюстрацію и въ другихъ мѣстахъ ветхозавѣтныхъ законо­
дательныхъ книгъ. Какъ для туземца - израильтянина, такъ 
и для пришельца долженъ быть одинъ Законъ (Исх. XII, 49), 
одинъ судъ (Лев. XXIV, 22), одинъ уставъ и одни права 
(Числ. XV, 15—16). Чѣмъ же это объяснить? Объясняется 
тѣмъ простымъ обстоятельствомъ, что „пришельцы,—читаемъ 
въ Толковой Библіи,—какъ подчинившіеся въ извѣстномъ 
отношеніи законамъ народа еврейскаго, и должны быть 
разсматриваемы съ точки зрѣнія этихъ законовъ" ')• Какъ 
видно, библейская цитата, приведенная проф. Б - ымъ, 
нисколько не подтверждаетъ существованія въ Ветхомъ За­
вѣтѣ заповѣди о любви къ иноземцамъ и иноплеменникамъ 
вообще. Не подтверждаютъ его и другія, разсмотрѣнныя уже 
нами, мѣста ветхозавѣтной священной письменности. Самъ 
проф. Б. долженъ былъ въ концѣ концовъ вполнѣ 
согласиться съ этимъ, дѣлая такую весьма существен­
ную оговорку: „законныя установленія, строго обособлявшія 
еврейскую націю отъ всѣхъ другихъ народностей, замыкав­
шія ее въ особый кругъ, уже сами по себѣ дѣлали прояв­
леніе любви ко всѣмъ людямъ (помимо пришельцевъ и ино­
земцевъ, жившихъ вмѣстѣ съ евреями, о чемъ уже было 
выше говорено) болѣе, чѣмъ затруднительнымъ для ветхо-

!) Толк. Библія подъ ред. А. П. Лопухина т. I, стр. 348.



—  108 —

завѣтнаго евр ея"'). Но этого мало. „Стоя очень и очень 
позади христіанскаго міросозерцанія,—пишетъ тотъ же ав­
торъ,—евреи въ теченіе своей ветхозавѣтной исторіи заявили 
себя такими отношеніями къ ближнимъ, т. е. къ другимъ 
народамъ, какія совершенно недопустимы и немыслимы съ 
христіанской точки зрѣнія и какія, однако, допускались и 
одобрялись ихъ ветхозавѣтною. Для примѣра стоитъ при­
помнить хотя бы то поголовное истребленіе „и мужей, и 
женъ, и молодыхъ, и старыхъ" (I. Нав. VI, 20), какому были 
преданы побѣжденные евреями народы и пр. Развѣ могли 
бы быть понятны подобныя отношенія, — восклицаетъ про­
фессоръ Б-овъ, съ чисто евангельской, христіанской точки 
зрѣнія ?!“ 2). Очевидно, что абсолютную цѣнность своего мнѣ­
нія о ветхозавѣтной любви къ иноземцамъ проф. Б-овъ 
самъ отринулъ, когда для доказательства ему приходится 
прибѣгать къ такимъ существеннымъ замѣчаніямъ и оговор­
камъ. Мы приходимъ, такимъ образомъ, къ тому строгообо- 
снованому выводу, что ветхозавѣтная заповѣдь о любви къ 
ближнему не была универсальною, она ограничена была пре­
дѣлами еврейской національности и не подводила подъ ка­
тегорію „ближнихъ иноплеменниковъ. Намъ кажется даже, 
что собственно центръ тяяѵести при разсмотрѣніи даннаго 
вопроса не только въ томъ, заповѣдывалась • или нѣтъ 
въ "Ветхомъ Завѣтѣ любовь къ иноземцамъ (на этотъ вопросъ, 
какъ видно, надо отвѣтить отрицательно), а еще въ томъ, не 
было ли тамъ, при отсутствіи заповѣди о любви къ инопле­
менникамъ, узаконенія вражды и ненависти къ этимъ по­
слѣднимъ. По крайней мѣрѣ, нѣкоторые изъ авторитетныхъ, 
даже православныхъ, богослововъ склонны дать здѣсь от­
вѣтъ положительный. Вотъ что пишетъ по данному вопросу 
проф. М. М. Тарѣевъ въ своихъ „Основахъ христіанства": 
„Хотя отношенія евреевъ къ врагамъ-иноземцамъ съ раз­
ныхъ сторонъ смягчаются въ пророческой проповѣди и въ 
законѣ, тѣмъ не менѣе партикуляризмъ составляетъ суще­
ственную черту ветхозавѣтной этики, потому что онъ выте­
каетъ изъ самыхъ основъ еврейской религіи, изъ самой 
идеи народнаго богоизбранничества. Въ глубочайшихъ кор-

*) Ор. сіі. ч. ПІ стр. 10-я.
2) іЬігі. стр. 13.



-  109

н я  х і .  этой идеи закрѣплялось чувство ненависти, поскольку 
враги Іеговы были врагами Израиля. „Мнѣ ли не вознена­
видѣть ненавидящихъ Тебя, Іегова, и не возгнушаться воз­
стающими на Тебя? Полною ненавистью ненавижу ихъ; враги 
они мнѣ“ (Пс. СХХХѴПІ, 21—22). Если бы даже ненависть 
къ врагамъ Іеговы не равнялась религіозному освященію 
всякой международной вражды, то во всякомъ случаѣ въ 
такой религіи не было мотивовъ, смягчающихъ то дикое (?!) 
изступленіе, которое мечтало избиватьо камень чужихъ младен­
цевъ (Пс. СХХХѴІ) и омывать свои ноги въ крови враговъ 
(Пс. ЬѴІІ, II). Поэтому справедливо ветхозавѣтная заповѣдь 
о любви къ ближнему формулируется въ Евангеліи такъ: 
„возлюби блішняго твоего и ненавидь врага твоего" (Мѳ. 
V, 43)'). Повидимому, аргументы, приводимые проф. Тарѣе- 
вымъ настолько убѣдительны, что съ мнѣніемъ его нельзя 
не согласиться. Но при ближайшемъ разсмотрѣніи дѣла эта 
убѣдительность оказывается только докетической. Въ самомъ 
дѣлѣ, не говоря уже о пророческой проповѣди, остановимъ 
вниманіе хотя бы на Моисеевомъ законодательствѣ. Еслибы 
оно дѣйствительно предписывало месть по отношенію къ 
„врагамъ11 - иноземцамъ, то оно должно было допустить эту 
месть и въ отношеніи къ Египтянамъ, отъ которыхъ евреямъ 
пришлось вытерпѣть много больше, чѣмъ отъ другихъ на­
родовъ. И однако ветхозавѣтное законодательство совершен­
но не допускаетъ такой мести: „да не возгнушается египтя­
ниномъ,—заповѣдуетъ оно Израилю,—яко пришелецъ былъ 
еси въ земли его. Сынове аще родятся имъ, въ родѣ тре- 
тіемъ да внидутъ въ храмъ Господень" (Втор. XXIII, 7—8). 
Если даже согласиться съ тою мыслью ІІрилукера2), что это 
не есть проповѣдь, такъ сказать, принципіальной гуманности, 
а лишь практическая, житейская, обиходная мораль, выте­
кающая изъ рефлективнаго отраженнаго состраданія евреевъ 
къ самимъ себѣ и основанная на томъ, что израильтяне сами 
когда то находились въ положеніи Египтянъ, все же от­
мѣченное выше мѣсто ни въ коемъ случаѣ не благопрія-

0  ІІ-й т., 99—100 стр.
*) Альтруистич. начала въ этич. системахъ іудаизма и Христова. Одес­

са. 1885 г. стр. 13.



—  н о

•ствуетъ мысли объ узаконеніи мести къ иноплеменникамъ. 
Больше, если оставаться на почвѣ вполнѣ безпристрастной 
и объективной критики, нужно признать, что ветхозавѣтное 
законодательство нигдѣ не узаконяетъ вражды и ненависти 
къ иноплеменникамъ. Узаконенія ненависти къ иноземцамъ 
„совсѣмъ нельзя найти,—говоритъ ученый Вюнше,—въ Вет­
хомъ Завѣтѣ и оно не можетъ быть даже выведено здравою 
логикою ни изъ одного постановленій Моисея,—ибо даже и 
тѣ опредѣленія закона, которыя повидимому оправдываютъ 
суровость по отношенію къ чужеземнымъ народамъ, никогда 
не истолковываются въ такомъ смыслѣ, а скорѣе должны 
разсматриваться какъ постановленія, вызванныя временными 
обстоятельствами, и посему должны быть строго отдѣляемы 
отъ нравственнаго закона “ '). Очевидно; что и приведенныя 
проф. Тарѣевымъ цитаты изъ псалмовъ о ненависти къ 
„врагамъ"—иноземцамъ нужно понимать не въ прямомъ и 
буквальномъ смыслѣ, а въ смыслѣ условномъ, пожалуй, въ 
такомъ, въ какомъ Спаситель говорилъ о ненависти къ род­
нымъ—братьямъ и сестрамъ ради Божьяго дѣла (Лук. XIV, 
26). Помимо научной цѣнности, такой взглядъ будетъ вполнѣ 
согласенъ и съ богооткровеннымъ достоинствомъ ветхозавѣт­
наго законодательства и съ идеей о воспитательной задачѣ 
этого послѣдняго. Въ самомъ дѣлѣ, чтобы сдѣлать этически— 
юныхъ евреевъ способными къ универсальной любви ко всему 
человѣчеству, ветхозавѣтный законъ долженъ былъ пріучить 
ихъ къ любви своихъ соотечественниковъ, но для этого не 
было надобности заповѣдывать имъ вражду къ иноземцамъ: 
эти послѣдніе должны были на время остаться лишь въ 
сторонѣ, въ обособленіи отъ богоизбранной семьи евреевъ.

Ограниченность ветхозавѣтной заповѣди о любви къ ближ­
нему съ внѣшней стороны побуждаетъ ожидать и внутренней 
ограниченности. Партикуляризмомъ предполагается экстер- 
нализмъ. Если съ внѣшней стороны ветхозавѣтное законо­
дательство имѣло своимъ объектомъ евреевъ въ отличіе отъ 
другихъ національностей, а не человѣка въ отношеніи къ 
человѣку, то, естественно, со стороны внутренней оно имѣло 
въ виду, по краней мѣрѣ, прежде всего и преимущественно, 
соціальный строй богоизбраннаго народа и не захватывало

*) ІІрав. Соб. 1894 г. май іюнь стр. 78.



—  111 —

глубинъ внутренней интимной жизни отдѣльныхъ личностей, 
„Всѣ ветхозавѣтныя заповѣди, — пишетъ прбф. Тарѣевъ,— 
устрояЛи порядокъ общественной жизни, всѣ онѣ относились 
къ формамъ соціальнаго устройства и имѣли единственною 
цѣлью благо общественнаго строя, такъ что іудейскій законъ 
необходимо предполагаетъ данный общественный строй и 
относится къ личности единственно, какъ соціальному эле- 
менту“ 1). Пусть мнѣніе проф. Тарѣева нѣсколько преувели­
чено, однако, основная мысль его, можно полагать, вѣрна: 
отличительной чертой ветхозавѣтнаго закона является то, 
что онъ, черезъ общественный строй, чрезъ судебную правду 
благоустроилъ отдѣльную личность. Но, ставя высшею цѣлью 
нравственной дѣятельности соціальное благо, законъ ео ірзо 
и заповѣди о любви къ ближнему сообщалъ условный, огра­
ниченный характеръ, сообщалъ черты строго-законной спра­
ведливости, юридическаго воздаянія зииш сищие. Это типи­
ческія черты экстернализма. И это было неизбѣжнымъ, неиз­
бѣжнымъ потому, что соціальное благо не можетъ имѣть 
абсолютнаго характера, необходимо остается всегда въ пре­
дѣлахъ условности и можетъ быть предметомъ лишь рели­
гіознаго повелѣнія, внѣшней заповѣди.

Выходя изъ такихъ предпосылокъ, мы и приступимъ те­
перь къ анализу заповѣди о любви къ ближнему, какъ она 
раскрывается въ ветхозавѣтной священной письменности.

Согласно десятословію любовь къ ближнимъ должна про­
являться въ недопущеніи убійства ихъ, обкрадыванія, хит­
рыхъ помысловъ о захватѣ принадлежащаго имъ, оклевета: 
нія ихъ и внесенія растлѣнія въ ихъ нравы прелюбодѣя­
ніемъ (Исх. XX, 13—17),—словомъ, въ очень ограниченномъ 
объемѣ строго-законной справедливости и воздаянія каждому 
всего того, что слѣдуетъ ему, какъ полноправному члену 
теократическаго государства. Правда, здѣсь находятся лишь 
начатки любви, которые раскрыты болѣе подробно и ясно въ 
другихъ книгахъ ветхозавѣтнаго закона. Но характерно уже 
и здѣсь то, что эти предписанія являются лишь предписа­
ніями отрицательнаго характера, и не заключаютъ въ себѣ 
чего-либо такого, что сколько-нибудь напоминало бы о само­
отверженіи и абсолютности въ любви. Съ другой стороны

*) Евангеліе, стр. 200—201.



—  112 —

они обнимаютъ собою скорѣе дѣятельность, чѣмъ настроеніе 
духа еврея. Вѣдь такъ какъ ветхозавѣтный законъ имѣлъ 
непосредственное отношеніе къ общественнымъ формамъ, то 
всѣ эти запрещенія „не убій, не укради, не пожелай" и т. д. 
обращались собственно не къ настроенію каждой отдѣльной 
личности, а къ поступкамъ, фактической исполнительности, 
и, если осуждали грѣховныя противъ любви къ ближнему 
движенія въ душѣ, то какъ психическую причину обще­
ственныхъ неурядицъ. Но идемъ дальше.

Классическимъ мѣстомъ изъ Ветхаго Завѣта касательно 
Заповѣди о любви къ ближнему, по мнѣнію ученыхъ автори­
тетовъ, является Лев. XIX, и —18. Дѣйствительно, отноше­
нія еврея къ ближнему здѣсь намѣчаются достаточно ясно 
и опредѣленно. Формы, въ которыхъ должны проявляться 
эти отношенія, очерчены со строгою постепенностью и послѣ­
довательностью, начиная съ самыхъ элементарныхъ и пер­
вичныхъ, раскрываясь все болѣе и болѣе въ своемъ объемѣ 
и, наконецъ, достигая того кульминаціоннаго пункта, гдѣ 
заповѣдуется „любить ближняго своего, какъ самого себя". 
Послѣднею заповѣдью какъ бы исчерпывается и блистательно 
завершается вся совокупность отношеній ветхозавѣтнаго 
человѣка къ своему ближнему: ею само собою предполагается 
исполненіе всѣхъ другихъ предписаній Законодателя какъ 
отрицательнаго, такъ и положительнаго характера. Таковы 
первыя впечатлѣнія, какія выносишь при чтеніи отмѣчен­
наго выше отрывка изъ ветхозавѣтнаго законодательства. 
Но при ближайшемъ разсмотрѣніи дѣла оказывается, что и 
здѣсь любовь къ ближнему предлагается далеко не въ со­
вершенномъ видѣ. Такъ, заповѣдуется не красть, не лгать, 
не обманывать другъ друга (11 ст.), не грабительствовать, 
не удерживать платы, слѣдующей наемнику (13 ст.), не зло­
словить глухого и не глумиться надъ слѣпымъ (14 ст.), не 
допускать лицемѣрія и неправды на судѣ (15 ст.), не шпіо­
нить и не покушаться на жизнь другого (16 ст.), не враждо­
вать, не впадать въ мстительность и не питать злобной на­
строенности противъ ближняго (17 ст.), Нѣтъ, кажется, на­
добности прибѣгаті къ какой-либо сложной аргументаціи, 
чтобы доказать ту мысль, что всѣ эти предписанія вполнѣ 
совмѣстны съ заповѣдью о любви на той нижней стадіи ея 
развитія, когда она совпадаетъ съ началомъ справедливости,



— 113 —

строго законной человѣчности, гуманности, воздаянія зиит 
сикціе, Наконецъ, послѣдній стихъ разсматриваемаго отрывка 
„возлюби ближняго твоего, какъ самого себя“ (18 ст.) также 
не говоритъ о любви въ подлинномъ, абсолютномъ смыслѣ, 
о любви самоотрѳченія и самопожертвованія. Характерно, 
что мѣрой любви къ ближнему здѣсь ставится не болѣе, 
какъ любовь, человѣка къ самому себѣ“. „Не дѣлай другимъ 
того, что нежелательно себѣ“,—вотъ наиболѣе точная и опре­
дѣленная формулировка ветхозавѣтной заповѣди. Отсюда, ува­
жай личность ближняго, оберегай его права, воздавай ему 
все то, что слѣдуетъ по закону — вотъ и все то суще­
ственное, что входитъ въ содержаніе этой заповѣди. Но и 
только. Намъ могутъ, пожалуй, возразить, что вѣдь и Спа­
ситель пользуется ветхозавѣтной формулой „люби ближняго, 
какъ самого себя“ для опредѣленія абсолютно христіанской 
любви. На это надо, отвѣтить, что въ Евангеліи здѣсь сход­
ство двухъ видовъ любви можетъ быть лишь чисто фор­
мальное, что съ христіанской точки зрѣнія, строго говоря, 
нельзя разграничивать между любовью къ ближнему и лю­
бовью къ самому себѣ, такъ какъ это будетъ уступка „же­
стокосердію", эгоистической настроенности человѣка; съ хри­
стіанской точки зрѣнія, можетъ быть только одна любовь— 
любовь самоотверженія, положенія самой души за ближнихъ, 
пожертвованіе за нихъ всей жизнью своей (Іоан. ХУ, 13). 
Между тѣмъ въ Ветхомъ Завѣтѣ мы рѣшительно не найдемъ 
даже намека на то, чтобы тамъ заповѣдывалось еврею лю­
бить ближняго, не останавливаясь ни передъ какими жерт­
вами, не щадя своей жизни, не разсуждая о своемъ бла­
гополучіи. Съ этимъ согласенъ и проф. Б-овъ, склон­
ный вообще переоцѣнивать совершенства ветхозавѣтной 
нравственности. „Мы должны отмѣтить, — пишетъ онъ, — 
то обстоятельство, что о любви къ ближнему которая дохо­
дила бы до самоотверженія, ветхозавѣтный еврей не слы­
шалъ отъ своего законодателя и другихъ руководителей 
своихъ и не зналъ ея, хотя закономъ намѣчался рѣшительно 
каждый шагъ его поступанія, его жизни" ]). Мало того, ока-

') „Душеп. Чт.“ 1908 г., III ч., стр. 10-я.
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 8



— 114 —

зывается даже, что помѣщенная въ отмѣченномъ выше от­
рывкѣ изъ кн. Левитъ, къ которому, по словамъ того же 
автора „прибавить" что-либо изъ Ветхаго Завѣта трудно" 
(іЪісІ. стр. 7), „заповѣдь о любви человѣка къ ближнему, рав­
ной его любви къ самому себѣ, не занимаетъ въ Моисеевомъ 
законодательствѣ, такъ сказать, центральнаго положенія, по­
добно положенію ея въ Законѣ Христовомъ. Для ветхоза­
вѣтнаго еврея чаще и больше выступала на видъ сухая, 
черствая, безсердечная правда, требовавшая души за душу, 
глаза за глазъ, зуба за зубъ, руки за руку, ноги за ногу 
и т. д.“ *).

Дѣйствительно, при анализѣ ветхозавѣтной заповѣди та­
кой крупный для ея характеристики принципъ, какъ „око 
за око и зубъ за зубъ", никакъ нельзя обойти вниманіемъ. 
Съ нимъ мы встрѣчаемся довольно часто на страницахъ 
ветхозавѣтной письменности (Исх. XXI, 23—25; Втор. XIX, 
21 и др.), но особенно яркое выраженіе его можно видѣть 
въ кн. Левитъ XXIV, 19—20 ст. „Аще кто сотворитъ порокъ 
ближнему, — читаемъ въ этомъ мѣстѣ, якоже сотвори ему, 
такожде и ему да сотворятъ: изломленіе за изломленіе, око 
за око, зубъ за зубъ: якоже сотворилъ порокъ человѣку, 
какожде да сотворятъ и ему". Здѣсь излагается, какъ видно, 
государственное законоположеніе которымъ долженъ былъ 
руководиться судья при опредѣленіи наказанія обидчику. 
Несомнѣнно, это былъ принципъ юридическій, находившій 
себѣ естественное примѣненіе въ гражданско-политической 
жизни. Но вслѣдствіе тѣсной связи въ Ветхомъ Завѣтѣ юри­
дическихъ постановленій съ этическими «Кіз йіііопіз, что то же, 
право адэкватнаго возмездія не могло не находить себѣ 
осуществленія и въ области чисто-нравственной жизнедѣя­
тельности, давать нѣкоторую побочную основу или, вѣрнѣе 
сказать, дозволеніе, одобреніе и личной отплаты обидчику 
равнымъ возмездіемъ. Но въ ветхозавѣтномъ законодатель­
ствѣ можно встрѣтить и такія постановленія, которыя какъ бы 
освящали въ нѣкоторыхъ случаяхъ и личную грубую рас­
праву съ обидчикомъ, личное крутое отстаиваніе своихъ

*) Ор. сіі, стр 10-я.



—  115 —

интересовъ. „Аще же въ подкопаніи,—читаемъ въ одномъ 
изъ нихъ, обрящется тать, и язвенъ умретъ, нѣсть ему убій­
ство" (Исх. XXII, 2). Мы далеки, конечно, и отъ той мысли, 
что Ветхій Завѣтъ узаконяетъ право личнаго адэкватнаго 
возмездія и возводитъ на степень общеобязательнаго правила, 
но все же не можемъ не признать, что онъ допускаетъ право 
равномѣрности въ мести. Слѣдовательно, Моисеевы постано­
вленія „не враждуй на брата твоего въ сердцѣ твоемъ" и 
„не мсти и не имѣй злобы на сыновъ народа твоего" (Лев. 
XIX, 17— 18) нужно понимать не въ томъ смыслѣ, будто ими 
положительно воспрещалось гнѣваться и не искать достаточ­
наго удовлетворенія у обидчика (это возможно лишь при 
абсолютной любви), а въ томъ, что запрещалось питать по­
стоянную злобную настроенность противъ ближняго, и раздѣ­
лываться съ обидчикомъ по своему, не считаясь съ нача­
ломъ справедливости и закономѣрности въ мести. Нѣтъ со­
мнѣнія, что такой законъ былъ необходимой уздой для звѣр­
скихъ свойствъ въ человѣкѣ. Если мы обратимся помимо 
Пятокнижія къ другимъ книгамъ Ветхаго Завѣта, то здѣсь 
также найдемъ подтвержденіе этой мысли (Псал. ХХХІУ, 
1— 8; ЬХУІІІ, 23— 29; СХХХІХ, 10, Нидр.).  Правда, въ нѣ­
которыхъ мѣстахъ какъ будто бы осуждается гнѣвъ (Притч. 
III, 30; ХІУ, 17; XXX, 33; ІОВ. У, 2; Псалм. ХХХУІ, 7— 11; 
XXXIII, 13— 15 и др.). Но достаточно вдуматься во взаим­
ную связь и смыслъ этихъ сентенцій, чтобы видѣть, что 
здѣсь гнѣвъ разсматривается лишь съ утилитарной точки 
зрѣнія, съ точки зрѣнія личныхъ житейскихъ интересовъ 
и гнѣвливость осуждается, какъ невыдержанность характера, 
какъ недостатокъ такта и благоразумія. Ту же самую жи- 
тейски-утилитарную мораль нельзя не видѣть и въ пропо­
вѣди о терпѣливомъ несеніи обидъ и прощеніи ближняго, 
о подставленіи каниты бьющему и пресыщеніи поношеніемъ 
(Іер. III, 30— 31; Притч. ХХІУ, 29 и др.). Мы приходимъ, 
такимъ образомъ, къ заключенію, что ветхозавѣтная запо­
вѣдь о любви къ ближнему была вполнѣ совмѣстима съ 
правомъ закономѣрнаго гнѣва и справедливаго мщенія, т. е. 
выступала, какъ строго законная правда, какъ справедли­
вость, еще точнѣе сказать, полагалась въ такомъ видѣ, когда

8’



—  116 —

можно любить ближняго, не теряя и не забывая при этомъ 
и своего личнаго- благополучія. Характерно, что и на высо­
тахъ пророческой этики мы имѣемъ дѣло съ любовью въ 
такомъ именно' ограниченномъ и условномъ видѣ: пророки, 
не упоминая почти самаго слова „любовь*, то и дѣло на­
стаиваютъ на законной правдѣ, на справедливости (Ис. I,
17; ЬѴІІІ, 6 -  
5— 9).

-7; Ос. X, 12; XII, 6; Мих. VII, 8; Іез. XVIII,

Свящ. М. Свидерсній.

(О кончаніе слѣ дует ъ).



Христіанство, гуманизмъ и соціализмъ, какъ 
факторы исторіи*).

IV.

Камень, который отвергли строители,— 
тотъ самый сдѣлался главой угла. Всякій, 
кто упадетъ на тотъ камень, разобьется, 
а на кого онъ упадетъ. того раздавитъ
(Ев. Лук. 20, 17—18).

Какъ бы ни было глубоко нравственное паденіе древняго 
міра и какъ бы ни были безплодны его потуги проникнуть 
въ загадку бытія, въ смыслѣ своей жизни, онъ въ лицѣ 
лучшихъ своихъ представителей былъ всетаки воодушевленъ 
искреннимъ стремленіемъ нравственно обновиться и осмыслить 
свою жизнь, найти удовлетвореніе жизненнымъ запросамъ 
своего ума и сердца... И чѣмъ очевиднѣе становилась для 
него собственная безпомощность, тѣмъ сильнѣе возрастала 
жажда небеснаго откровенія, спасительнаго откровенія.

Вожделѣнное откровеніе принесъ міру Христосъ въ Своей 
Личности и въ созданномъ Имъ христіанствѣ.

Было бы достаточно для признанія Его небеснаго послан- 
ничества уже одного поразительнаго совпаденія фактовъ Его 
жизни и времени пришествія съ многочисленными проро­
чествами о Немъ: Онъ явился въ міръ не какъ невѣдомый 
ему, но пакъ давнишнее „чаяніе языковъ“. Надежда народовъ: 
прежде, чѣмъ онъ родился—исторія Его была уже написана. 
„На Іисуса Христа"—говоритъ Паскаль въ своихъ „Мысляхъ": 
взираютъ люди обоихъ завѣтовъ: ветхій завѣтъ смотритъ на

{) Продолженіе.—См. „Гол. Ц .“ м. Іюнь 1913 г.



— 118 —

Него, какъ на предметъ ожиданія, новый—какъ на свой 
образецъ, и оба Завѣта—какъ на свое средоточіе"...

Христосъ есть истинный Спаситель міра'. Онъ избавилъ 
его отъ грѣха, проклятія и смерти и, раскрывъ предъ чело­
вѣчествомъ его идеальное призваніе въ видѣ безконечнаго 
совершенствованія, по заповѣди: „будьте совершенны, какъ 
совершенъ отецъ вашъ небесный (Ев. Матѳ. 5. 48),—Онъ 
далъ человѣчеству и средство къ исполненію этой заповѣди, 
сообщая ему въ Церкви Своей благодать Святаго Духа: отъ 
личнаго желанія каждаго изъ насъ зависитъ воспользоваться 
или не воспользоваться благодатными средствами. Христосъ 
для человѣческаго разум а есть то Великое искомое, въ кото­
ромъ „сокрыты всѣ сокровища премудрости и вѣдѣнія" 
(Посл. Колос. 2, 3) и въ которомъ находятъ себѣ удовлетво­
реніе самые жизненные и насущные запросы человѣческаго 
духа: на сколько глубокій умъ нуждается въ Немъ,—на 
сколько Онъ ему необходимъ для пониманія истинъ жизни 
міра и людей, это доказывается не только тѣмъ, что геніаль­
нѣйшіе изъ людей, жившіе послѣ Его пришествія, были 
проникнуты глубокой вѣрой въ Него, какъ напримѣръ, Нью­
тонъ, Паскаль, Кеплеръ, Коперникъ и др., но еще тѣмъ по­
разительнымъ фактомъ, что геніальнѣйшій умъ древности, 
философъ Платонъ, за три столѣтія до Христа какъ бы про­
зрѣвалъ Его пришествіе въ міръ для спасенія послѣдняго 
и Спасителя міра изобразилъ въ лицѣ „Праведника", ука­
завъ даже родъ мученической смерти, которой онъ помретъ... 
Христосъ есть въ то же время искомое сокровище и для чело­
вѣческаго сердца, которое находитъ въ Немъ не только Зако­
нодателя своей жизни, заключающейся въ стремленіи къ 
Идеалу Истины, Любви и Добра, но и самый источникъ для 
удовлетворенія этого стремленія, ибо Христосъ, будучи Бо­
гомъ во плоти, видимымъ „Образомъ Бога невидимаго (Посл. 
Коринѳ. 4, 4), и есть искомый Идеалъ: въ Немъ человѣческое 
сердце черпаетъ всю полноту исполненія завѣтныхъ жела­
ній, диктуемыхъ жаждой вѣчной жизни и блаженства, ибо 
Христосъ—„Хлѣбъ жизни" (Ев. Іоан. 6, 35), источникъ жи­
вой воды, текущей въ жизнь вѣчную (Іоан. 4, 14, 7, 37), 
„Воскресеніе и Жизнь" (Ев. Іоан. 15, 14) „Путь, Истина и 
Жизнь" (Іоан. 14, 6)...

Христосъ есть истинный „Свѣтъ м іруи (Іоан. 8, 12): есть



— 119 —

■смыслъ личной жизни каждаго изъ людей и смыслъ общей 
исторіи человѣчества: лишь при „Свѣтѣ Христовомъ" исче­
заетъ мракъ изъ человѣческой души, лишь во Свѣтѣ хри­
стіанской идеологіи, христіанскаго міровоззрѣнія пропадаетъ 
безъ остатка ужасающая путаница мучительныхъ противо­
рѣчій, оковывающихъ нынѣ несчастную душу интеллигенціи,- 
и самая жизнь пріобрѣтаетъ величайшую цѣну и смыслъ, 
какъ стремленіе къ христіанскому идеалу, хотя и путемъ 
борьбы, но... не за то пресловутое, животное „существованіе", 
къ которому сводитъ человѣческую жизнь „Дарвинизмъ" съ 
„Ницшеанствомъ", а борьбы именно за торжество и господ­
ство въ мірѣ и въ человѣческой душѣ святого христіанскаго 
Идеала, дающаго дѣйствительную жизнь для людей, дѣй­
ствительное и достойное ихъ высокаго назначенія „бытіе", 
„существованіе", съ другой стороны, вся исторія человѣче­
ства, при Свѣтѣ Христовомъ, изъ безсмысленнаго „эво­
люціоннаго процесса", этого непостижимаго произведенія 
„ игры слѣпого случая", обращается въ осмысленное 
приближеніе къ конечной цѣли человѣчества, заключаю­
щейся въ окончательномъ торжествѣ Божьей Правды и въ 
наступленіи Царства Христова и въ окончательномъ отверже­
ніи и пораженіи враговъ Бога и Христа Его. Христосъ есть 
„Господь и учитель"  людей (Іоан. 13, 14), Которому дана 
„власть надъ всякою плотью" (Іоан. 17, 2), „дана всякая 
власть на небѣ и на землѣ" (Ев. Матѳ. 28, 18): о господствѣ 
Его свидѣтельствуютъ не только тѣ, которые въ качествѣ 
Его добровольныхъ рабовъ не перестаютъ открыто исповѣ­
довать Его, какъ своего Владыку, и служили Ему по созна­
тельной любви къ Нему, но. свидѣтельствуютъ о господствѣ 
Его даже тѣ, которые, въ качествѣ сознательныхъ враговъ 
Его, при всемъ упорномъ противленіи Ему, не ушли однако 
дальше искаженнаго подражанія христіанства и вынуждены 
самые „успѣхи" своего противленія, своего богоборства и 
своего „просвѣщенія" измѣрять не чѣмъ инымъ, какъ только 
„успѣхами поддѣлки и фальсификаціи самаго христіанства: 
иначе неизбѣжно попадаютъ на дно безсмысленной Нирваны 
или еще того хуже: въ спиритуалистическій сатанизмъ!.. 
Христосъ— и только Онъ Одинъ— есть то основаніе, фунда­
ментъ, на которомъ должно возводиться зданіе частной, 
-общественной и политической жизни. Онъ есть тотъ „Камень",



—  120 —

на которомъ „благоразумный мужъ“ строитъ „свой домъ" 
(Ев. Матѳ. 7,24).

Какъ же отнеслись къ Нему интеллигентные „строители" 
зданія современной культуры „просвѣщенія"?

Этотъ „камень"... „отвергли строители"!..
•Почему?—Во имя-ли требованія „просвѣщеннаго" разума?
О, нѣтъ: самъ разумъ протестуетъ противъ отверженія 

Того, кто есть истина и кто самъ сообщаетъ смыслъ человѣ­
ческому существованію!

Такъ почему же отвергнутъ онъ? Не во имя-ли человѣ­
ческаго счастья? О, нѣтъ: счастье немыслимо безъ любви, и 
отверженіе Того, кто есть Совершеннѣйшая Воплощенная 
Любовь, равносильно отрицанію самаго счастья!

Во имя чего же отвергнутъ Онъ „просвѣщенными" строи­
телями?..

А вотъ—во имя чего: только во имя ихъ собственной гор­
дыни, ихъ самолюбія, претендующаго на „божественное до­
стоинство", во-имя ихъ эгоизма—вслѣдствіе того, что люди— 
и, увы, даже „просвѣщенные"!—возлюбили болѣе тьму, не­
жели свѣтъ (Ев. Іоан. 3, 19), сознательно предпочитая себя 
со своими „потемками" Тому, Кто есть истинный Свѣтъ и 
Идеальное Совершенство. Вотъ почему и во имя чего отверг­
нутъ Христосъ „просвѣщенными строителями".—Такъ пусть 
же они знаютъ, по крайней мѣрѣ, что „камень, который от­
вергли строители",—всетаки „сдѣлался главою угла" и что 
безъ этого „Камня" давно бы расползлось все зданіе ихъ 
„собственной" культуры даже въ томъ несовершенномъ видѣ, 
въ какомъ она есть, а сами они давно бы попадали въ про­
пасть Нирваны или сдѣлались прямо добычей сатаны въ 
спиритизмѣ (или иныхъ видахъ добровольнаго умопомраче­
нія). А, вмѣстѣ съ тѣмъ, пусть ' они также помнятъ, что 
отвергнутый ими „Камень" есть тотъ самый, на который 
если кто упадетъ—разобьется, а на кого онъ упадетъ, того 
раздавитъ (Ев. Лук. 20, 17—18).

Въ этомъ пророчествѣ есть точное указаніе на ихъ соб­
ственную участь: тутъ имъ, „строителямъ", произносится 
смертный приговоръ... Слышатъ-ли они?

Внимаютъ-ли ему?—Увы! Они скорѣе повѣрятъ фаль­
шивымъ прорицаніямъ темныхъ агентовъ спиритизма, чѣмъ 
слову святѣйшей истины... и достигаютъ этимъ того, что,



—  121 —

незамѣтно для себя, сами же готовятъ исполненіе проро­
чества, сами же. приводятъ въ исполненіе смертный приго­
воръ надъ собой. Это притупленіе проницательности „про­
свѣщеннаго" ума замѣчательно: въ то время, какъ по едва 
замѣтнымъ отклоненіямъ и „возмущеніямъ" въ движеніи 
отдаленнѣйшихъ небесныхъ планетъ, просвѣщенный умъ 
въ лицѣ, напримѣръ, Леверье, открываетъ существованіе 
дотолѣ невѣдомой планеты — Нептуна, даже не видя ея,— 
проницательности у того же просвѣщеннаго человѣчества 
не хватаетъ на уразумѣніе простой очевидности, угро­
жающей его собственному существованію. По истинѣ „лицо 
земли и неба распознавать умѣютъ11...—„Зачѣмъ же вы и 
по самимъ себѣ не судите, чему быть д о л ж н о (Ев. Лук. 
12, 56—57).

— „Если-бъ я “, говоритъ Христосъ: „не пришелъ и не 
говорилъ имъ, то не имѣли бы грѣха" (Ев, Іоан. 15, 22): 
міръ древній былъ окутанъ мракомъ тьмы кромѣшной; но, 
вѣдь, надъ нимъ и не сіяло откровеніе Правды Божьей въ 
той полнотѣ Своего лучезарнаго блеска, въ какой открылась 
она съ пришествіемъ Іисуса Христа на землю!..—Современный 
же міръ въ лицѣ „просвѣщеннаго" человѣчества гуманисти­
ческой формаціи, „видѣвшій" Христа и „возненавидѣвшій" 
Его, намѣренно окутываетъ себя тьмой кромѣшной—съ тѣмъ,, 
чтобы спрятаться въ своихъ потемкахъ отъ сіянія давно 
взошедшаго надъ міромъ Солнца Правды. Искусственно под­
держивается ночь, чтобъ не видѣть дня.—Почему?—Потому 
что ночная темнота есть покровительница свободы страстей, 
а въ страстяхъ своихъ человѣкъ служитъ своему эгоизму... 
Эгоизмъ, все тотъ же эгоизмъ — вотъ что ослѣпляетъ „про­
свѣщенное" человѣчество! Но будетъ ли положенъ предѣлъ 
длительности этого самоослѣпленія? Не разсѣется ли и эта 
тьма? Не сойдетъ ли съ неба Христосъ еще разъ для этого 
на землю?—О, да!—Тьма и эта разсѣется, и Христосъ снова 
сойдетъ на землю, но... не для совершенія акта милосердія, 
уже однажды отвергнутаго человѣческой гордыней, а для 
еовершенія праведнаго суда надъ сынами противленія", надъ 
упрямымъ человѣчествомъ, ослѣпившимъ себя эгоизмомъ и. 
фальшивымъ просвѣщеніемъ... — И слышите? — Уже доно­
сятся громовые вѣстники приближенія Божьяго Суда: слы­
шатся они въ стихійныхъ бѣдствіяхъ.,. Мессина обращается



—  122 —

отъ землетрясенія въ развалины, разрушается Мартиника, 
дрожитъ Туркестанъ отъ землетрясенія, „дрожь" переносится 
въ Мексику, гдѣ погибаетъ 1300 человѣкъ (27 мая 1911 г.), 
колеблется почва въ Калифорніи, въ Благовѣщенскѣ, въ 
Баку (26 мая 1911 г.), въ Римѣ, въ Кесекеметѣ и проч. По­
всюду приходитъ въ колебаніе самая „основа" человѣческой 
земной осѣдлости": у людей буквально изъ-подъ ногъ ухо­
дитъ почва... А наводненіе? А голодъ? Чума, холера и дру­
гіе бичи человѣческаго благополучія? О чемъ они говорятъ? 
Возбуждаютъ-ли они у просвѣщеннаго человѣчества внима­
ніе, какъ тревожныя, зловѣщія знаменія времени?—Ничуть 
не бывало: эта „игра стихій" находитъ совершенно „науч­
ныя" объясненія въ сейсмологіи, метеорологіи, климатологіи, 
геологіи и прочихъ отдѣлахъ научнаго знанія, накопленнаго 
и добытаго человѣческимъ умомъ, его наблюдательностью.. 
Успокоительная безошибочность объясненій этихъ сводится 
къ ихъ „научности", научность сводится къ „естественности", 
естественность сводится къ законамъ, дѣйствующимъ въ 
природѣ, законъ же природы трактуется, какъ базисъ основ­
ной и элементарный, надежный по своему постоянству на 
столько, что просвѣщенное сознаніе безъ колебанія на немъ 
успокаивается: оно увѣрено, что овладѣло ключемъ для раз­
гадки интересующихъ его явленій, между тѣмъ достаточно 
небольшого, дополнительнаго усилія пытливости ума, чтобы 
раскрыть глубокую трещину въ сооруженной постройкѣ науч­
ныхъ выкладокъ и усомниться въ солидности этой постройки... 
Просвѣщенный умъ привыкъ обманывать себя словами, имъ 
же самимъ выдуманными: когда, напримѣръ, идетъ рѣчь о 
законѣ тяготѣнія, то признается, что въ немъ находитъ себѣ 
достаточное объясненіе совокупность механическихъ явленій. 
А между тѣмъ, что такое само по себѣ „тяготѣніе"? Это не­
разрѣшимая загадка, непроницаемый „иксъ"... Что такое хи­
мическое сродство"? Тоже иксъ!—И такихъ „иксовъ" не 
оберешься въ тѣхъ самыхъ объясненіяхъ, которыя называ­
ются безспорно научными... Фактъ тотъ, что всякій законъ 
природы есть только такая послѣдовательность явленій, обя­
зательность и необходимость которой вовсе не доказаны... и 
не могутъ быть доказаны. Тотъ, кто утверждаетъ противное, 
или себя обманываетъ, или морочитъ другихъ... Для своего 
самоутѣшенія, правда, просвѣщенный умъ произвольно вво-



—  123 —

дитъ въ понятіе „закона природы" неизмѣнность той послѣ­
довательности явленій, которая служитъ выраженіемъ дан­
наго закона, и на этой произвольно созданной посылкѣ 
строитъ выводъ о зависимости, или причинности, обусло­
вливающей эту послѣдовательность... Строится силлогизмъ: 
такъ какъ явленіе „Б“ во всѣхъ случаяхъ, подвергавшихся 
наблюденію, слѣдовало послѣ явленія „А“, то, ег&о, „А“ и 
есть причина, производящая „Б“—Почему?— Это вовсе не­
ясно: ясно лишь то, что „Б“ сопутствуетъ „А“, но для за­
ключенія о причинной зависимости „Б“ отъ „А" строго ло­
гическихъ основаній еще нѣтъ: если мнѣ всюду сопутствуетъ 
моя собственная тѣнь, это еще не значитъ, что я есть при­
чина, ее производящая, ибо не будь свѣта, не было бы и 
тѣни... И случается „на практикѣ" такъ, что вмѣсто ожи­
даемаго „Б“ послѣ „А“ вдругъ появляется анти подъ „Б“, 
его противоположность. Напримѣръ, есть положеніе, кото­
рое признается закономъ и по которому „всѣ тѣла сжима­
ются отъ холода". Но всѣ-ли въ дѣйствительности?.. А вода?— 
она отъ холода какъ разъ увеличивается въ объемѣ, обра­
щаясь въ ледъ. Тогда для спасенія презумпціи относительно 
постоянства и неизмѣнной послѣдовательности явленій, при­
знаваемой „закономъ", выдвигается новое положеніе, въ силу 
котораго признается, что де „нѣтъ закона безъ исключеній". 
Но такой способъ сужденій уже напоминаетъ каламбурную 
игру словъ.

Въ итогѣ выходитъ, что „научно-просвѣщенный" умъ 
лишь скользитъ по внѣшней оболочкѣ явленій: изучаетъ 
ихъ „внѣшность" и „послѣдовательность", но не задѣваетъ 
ихъ корней, которые, оставаясь для него недоступными и 
незримыми, скрываютъ въ себѣ однако самое существо иіъ, 
ихъ смыслъ. Конечно, имѣетъ цѣну изученіе и внѣшней 
оболочки явленій, но цѣну относительную: безъ знакомства 
съ формой буквъ не изучишь азбуки; однако не тотъ гра­
мотенъ, кто знаетъ только азбуку, а кто умѣетъ читать съ 
пониманіемъ: иначе впадешь въ такую нелѣпость, какую до­
пустилъ Лапласъ: онъ послѣ своихъ „научныхъ экскурсій 
по небу" самодовольно и кощунственно заявилъ, что онъ 
тамъ нигдѣ Бога не нашелъ.—Чтобы вы сказали о такомъ 
грамотеѣ, который, хвастаясь своей „просвѣщенностью", въ 
доказательство послѣдней, сталъ бы съ точностью описывать



—  124 —

„внѣшность" той книги, которую онъ „изучилъ": описалъ 
бы ея переплетъ, качество бумаги, форму книги, пересчи­
талъ бы въ ней листы, страницы, строчки, буквы, опредѣ­
лилъ бы ихъ расположеніе, „послѣдовательность", ихъ форму, 
словомъ, исчерпалъ бы все, что относится къ наружности 
книги — и тѣмъ бы ограничился; а на вашъ вопросъ о со­
держаніи книги, о незримомъ смыслѣ, которымъ опредѣляется 
цѣнность самой книги, отвѣтилъ бы: „я, дескать, его нигдѣ 
не нашелъ".—Не правда ли, что вы бы заподозрили не только 
просвѣщенность такого „грамотея", но и самую грамотность 
его"—Вы бы подумали, что онъ просто-на-просто читать не 
умѣетъ—и вы бы не ошиблись!—Къ типу такихъ грамотеевъ, 
увы, принадлежитъ подавляющее большинство современныхъ 
интеллигентовъ, просвѣщаемыхъ высокоавторитетнымъ въ 
наукѣ Лапласомъ и другими ужъ конечно не болѣе его освѣ­
домленными „путеводителями по небу"... и по землѣ.

Природа есть великая книга: это — правда. Но чтобы чи­
тать въ ней, нужно не только одно знаніе внѣшняго вида и 
„послѣдовательности" заключающихся въ ней знаковъ—буквъ, 
строчекъ, страницъ и проч.: требуется пониманіе значенія 
ихъ, проникновеніе въ невидимый смыслъ видимыхъ симво­
ловъ. Этого-то и не хватаетъ у просвѣщенныхъ грамотеевъ 
нашей современнности, при наблюденіи и оцѣнкѣ зловѣщихъ 
знаменій времени. — Земля колеблется? пусть! — По теоріи 
вулканизма такъ-де и быть должно!—Наводненія происхо­
дятъ?—И тутъ нѣтъ ничего „особеннаго": вѣдь, и они вполнѣ 
оправдываются-де „метереологіей", „климатологіей" и проч. 
и проч. Все, стало-быть, въ „естественномъ порядкѣ вещей": 
нечего „безпокоиться"!..

О, если бы, по крайней мѣрѣ, при ссылкѣ на „естествен­
ныя" причины и „господствующіе законы природы", просвѣ­
щенный умъ не возставалъ противъ здравой логики, тре­
бующей признанія законодателя для тѣхъ же „законовъ", 
какъ творца ихъ, — тогда бы они не представлялись ему 
чѣмъ-то въ видѣ фатально-неизмѣнныхъ" приговоровъ „слѣ­
пой судьбы", а получили бы и въ его глазахъ принадлежа­
щее имъ значеніе, какъ выраженіе Воли Творца, Который 
господствуетъ надъ всѣмъ міромъ и, стало быть, надъ са­
мыми законами природы, и Который даетъ имъ направленіе, 
служащее благимъ цѣлямъ для самихъ же людей—къ ихъ



— 125 —

назиданію и вразумленію, чтобъ они пришли въ „разумъ 
истины".

Но вотъ бѣда, горшая, чѣмъ даже стихійное бѣдствіе: 
„огрубѣло сердце людей сихъ, и ушами съ трудомъ слы­
шатъ, и глаза свои сомкнули, да не увидятъ глазами и не 
уразумѣютъ сердцемъ" (Исаія 6, 9—10)—и не обратятся къ 
Господу, чтобы исцѣлилъ ихъ.

Между тѣмъ, и колебанія почвы земной, и наводненія,- и 
эпидеміи, прочіе стихійные бичи человѣчества пріобрѣтаютъ 
особенную знаменательность и поучительность отъ совпаде­
нія ихъ съ бурными „колебаніями" самыхъ основъ человѣ­
ческой жизни: религіозныхъ^ нравственныхъ, соціальныхъ, 
политическихъ — и въ душѣ современнаго человѣка, и въ 
общежитіи, и въ государственной жизни — всюду „почва1" 
колеблется, вызывая процессъ распада, разложенія и ката­
строфы. Точно силы природы вступили въ союзъ съ злой 
человѣческой волей и ополчились на тѣ основныя опоры, 
на которыхъ строится человѣческая жизнь: личная, обще­
ственная, государственная.

Это-ли не знаменія времени!
Государства падаютъ (Франція, Португалія, Турція, Персія, 

Китай)—отмѣчая этапы своего паденія кровавыми слѣдами 
и ломкой исторически создавшагося строя съ быстрыми пре­
вращеніями: неограниченныхъ монархій въ конституціонныя, 
конституціонныхъ монархій—въ республики, республикъ... 
въ анархію, впрочемъ, безъ обязательнаго соблюденія ука­
занной послѣдовательности... Эта калейдоскопическая стѣна 
формъ правленія, сопровождающаяся кровопролитіями и 
ломкой, этотъ переходъ отъ единства власти къ постепен­
ному ея расчлененію называется у „просвѣщеннаго" чело­
вѣчества „естественнымъ" ростомъ государства и привѣт­
ствуется имъ, какъ залогъ его процвѣтанія, въ совершен­
номъ забвеніи того, что процвѣтаніе дается лишь здоровьемъ 
организма, а здоровье есть синонимъ силы, которая въ го­
сударственномъ организмѣ олицетворяется властью, сила же 
всегда заключалась и заключается только въ единеніи, а не 
въ раздробленіи или расчлененіи... Это простая истина, до­
ступная пониманію неумудреннаго, но здраваго ума, затем­
няется въ сознаніи просвѣщеннаго человѣчества!..Но это не все.

Расчлененіе власти открываетъ широкій просторъ для



-  126 —

борьбы партій изъ-за преобладанія. Разгорается пожаръ 
внутри государственнаго организма, и въ то время, какъ 
даже для профана въ медицинѣ лихорадочно-повышенная 
температура тѣла служитъ несомнѣннымъ показателемъ бо­
лѣзненнаго состоянія организма, разгаръ партійной борьбы 
въ политической жизни почитается „компетентнымъ" и про­
свѣщеннымъ человѣчествомъ доказательствомъ разцвѣта 
жизненныхъ началъ государства... Но такъ ли это? Развѣ 
предсмертная агонія не сопровождается повышеніемъ темпе­
ратуры умирающаго организма?—Увы! Такъ бываетъ всегда, 
и даже свѣчка, прежде чѣмъ потухнуть, вспыхиваетъ яркимъ 
пламенемъ.

В. Свѣтловъ.

(Продолженіе слѣдуетъ.)



Историческая справка о Святѣйшемъ Диконѣ, 
Патріархѣ Московскомъ и всей земли Русской*).

Вступивши на Патріаршій престолъ, геніальный Никонъ, 
судя по его дѣяніямъ, предварительно составилъ программу 
своей будущей цековной дѣятельности; надо думать, что эта 
программа заключалась въ слѣдующемъ; 1) Принять мѣры 
къ обузданію духовенства, какъ бѣлаго такъ и монашествую­
щаго противъ безнравственной жизни ихъ, лихоимства, взя­
точничества, корыстолюбія, пьянства и противъ другихъ 
пороковъ, причемъ Никонъ находилъ, что противъ ослуш­
никовъ Патріаршей власти слѣдуетъ принимать самыя стро­
жайшія мѣры. 2) Потребовать отъ архіереевъ и отъ всѣхъ 
настоятелей церквей и монастырей точнаго и неуклоннаго 
исполненія церковнаго (въ приходскихъ храмахъ) и мона­
стырскаго (въ монастыряхъ) уставовъ, а также потребовать 
отъ духовенства благоговѣйнаго отправленія ими всѣхъ цер­
ковныхъ службъ. 3) Потребовать отъ епархіальнаго начальства 
особенныхъ заботъ о храмахъ Божьихъ и церковныхъ пред­
метахъ, имѣющихся въ храмахъ, чтобы какъ тѣ, такъ и дру­
гіе находились постоянно въ исправности и въ должномъ 
порядкѣ, а также чтобы архіереи заботились объ умноженіи 
церквей. 4) Провести постановленіе черезъ Московскій ду­
ховный соборъ о возстановленіи старыхъ церковныхъ обы­
чаевъ и обрядовъ, которые Русская Церковь получила отъ 
восточныхъ вселенскихъ православныхъ церквей, такъ какъ 
таковые самопроизвольно въ нѣкоторыхъ предѣлахъ Русской 
земли оставлены вовсе и замѣнены новыми. 5) Наблюдать 
епархіальнымъ властямъ о недопущеніи въ домахъ и церк­
вахъ иконъ, написанныхъ въ неправославномъ видѣ. 6) ІІро-

*) Продолженіе.—См. „Г. Ц.“ м. Іюль 1913 г.



—  128 —

вести постановленіе черезъ московскій духовный соборъ объ 
исправленіи церковныхъ богослужебныхъ книгъ, въ которыя 
въ теченіи времени при перепискѣ съ подлинниковъ и копій 
вкрались значительныя ошибки, измѣняющія даже смыслъ 
во многихъ мѣстахъ тѣхъ книгъ и 7) Привести въ порядокъ 
всѣ церковныя нестроенія и устроить Русскую Православную 
Церковь на непоколебимыхъ накалахъ древней восточной, хри­
стіанской, Каѳолической, православной церкви, а также уре­
гулировать отношенія церкви и Патріарха къ государству и 
къ самодержавному Царю. По мнѣнію, какъ видно, Никона, 
Царь долженъ быть первымъ сыномъ православной церкви, 
а Патріархъ первымъ подданнымъ Самодержавнаго Царя. 
Царь долженъ искренно и непоколебимо исповѣдывать свя­
тое православіе, почитать Патріарха и защищать православ­
ное духовенство, а Патріархъ своими дѣйствіями долженъ да­
вать всему народу примѣръ вѣрноподданичества своему само­
державному Царю, почитать его какъ помазанника Божьяго 
и естественнаго Главу государства, молиться за него во 
всѣхъ храмахъ и всѣми силами поддерживать его самодер­
жавную власть, при чемъ Патріархъ всѣ свои распоряженія 
по главнымъ церковнымъ дѣламъ долженъ объявлять въ 
государствѣ съ согласія Царя, а если Патріархъ что-либо 
по важнымъ церковнымъ дѣламъ объявитъ безъ согласія 
Царя, то такія распоряженія будутъ считаться недѣйстви­
тельными, хотя бы они были уже и объявлены Патріархомъ. 
При такихъ отношеніяхъ верховныхъ властей, самодержавной 
царской и верховной церковной, полная гармонія всегда 
будетъ существовать между Царемъ и Патріархомъ. На из­
ложенныхъ началахъ можно было бы и теперь, для пользы 
государства и церкви, а также для счастья русскаго народа 
возстановить Патріаршество въ Россіи.

Никонъ, вступивши на Патріаршій престолъ, тотчасъ же 
съ должной осторожностью и благоразуміемъ, но въ то же 
время и съ необыкновенною энергіей началъ приводить въ 
исполненіе свою программу по управленію церковью, соблю­
дая послѣдовательность въ распоряженіяхъ. Никонъ, неуто­
мимо трудясь на поприщѣ церковномъ, скоро сдѣлался 
главнымъ совѣтникомъ Алексѣя Михайловича и по дѣламъ 
государственнымъ, которыя при властолюбіи, самовластіи, 
несправедливости, корыстолюбіи и бездарности бояръ тоже



—  129 —

шли безпорядочно. Царь, видя замѣтныя улучшенія въ 
•управленіи церковномъ, еще болѣе полюбилъ Патріарха и 
привязался къ нему, надѣясь при участіи Никона скоро 
привести въ порядокъ и дѣла государственныя.

Весною въ 1654 году Алексѣй Михайловичъ, отправляясь 
на войну противъ поляковъ, поручилъ Патріарху Никону 
управленіе государствомъ и довѣрилъ ему, какъ другу, по­
печеніе о своей царской семьѣ. Въ то время, когда Царь 
находился на войнѣ, Россію постигло великое бѣдствіе, изъ 
Персіи была занесена чума въ самый центръ государства. 
Свирѣпая болѣзнь, не поддаваясь никакимъ леченіямъ, 
жестоко косила народъ въ Москвѣ и повсемѣстно. Не мало 
заботъ и трудовъ понесъ Патріархъ для прекращенія страшной 
болѣзни. Никонъ волю Царя выполнилъ усердно, съ долж­
нымъ вниманіемъ, знаніемъ и успѣхомъ. Когда Алексѣй 
Михайловичъ въ ноябрѣ 1655 года возвратился въ Москву 
побѣдителемъ, то былъ торжественно встрѣченъ тремя Пат­
ріархами Всероссійскимъ, Александрійскимъ и Антіохійскимъ 
(послѣдніе два пріѣхали въ Москву за подаяніемъ), духовен­
ствомъ, всѣми властями и ликующимъ народомъ. Государь, 
въ знакъ своего благоволенія къ другу своему Никону, по­
жаловалъ ему титулъ „Великого Государя". Всѣ замѣтили, 
что, по возвращеніи Алексѣя Михайловича въ Москву, онъ 
за полтора года, проведенныхъ между войсками въ поль­
скомъ походѣ, чрезвычайно возмужалъ и изъ прежняго 
Тишайшаго, походившаго по жизни своей на богатаго 
помѣщика, сдѣлался Самодержавнымъ Царемъ, оставаясь 
между прочимъ такимъ же добродушнымъ. Но онъ сталъ 
недовѣрчивъ, рѣже появлялся народу, принялъ по отноше­
нію къ себѣ различныя предосторожности, охранялъ свои 
жилища вооруженными воинами. Воспрещалось подавать 
лично Царю прошенія, при выѣздѣ его окружали стрѣльцы 
и въ заключеніе всего была учреждена тайная полиція. 
Несмотря на рѣзкое измѣненіе характера Алексѣя Михайло­
вича, онъ по прежнему питалъ полное довѣріе, любовь и 
дружбу къ Патріарху Никону. Послѣдній, пользуясь благо­
воленіемъ Царя, настойчиво продолжалъ проводить задуман­
ныя имъ реформы по духовному вѣдомству для устроенія 
русской церкви, а также оказывалъ свое сильное вліяніе на 
Царя, занявшагося улучшеніемъ государственнаго управле

9ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ.



— 130 —

нія. Послѣднее обстоятельство было хорошо извѣстно всѣмъ, 
кому они обязаны изданіемъ строгихъ царскихъ приказовъ. 
Распущенность духовенства не переносила тѣхъ требованій 
Патріарха, которыя были ему предъявлены, а равно и суро­
выхъ наказаній, коимъ подверглись ослушники, поэтому оно 
возненавидѣло Никона. Въ средѣ же царскаго двора, бояръ 
и гражданскихъ властей появилось много у Никона враговъ. 
Затѣмъ, когда съ согласія Царя и трехъ Московскихъ по­
мѣстныхъ соборовъ духовныхъ, собиравшихся въ періодъ 
времени съ 1653 по 1656 годъ включительно, Никонъ на­
чалъ безотлагательно проводить важнѣйшія церковная ре­
формы, на эти его дѣйствія сначала стали явно роптать 
нѣкото'рыя духовныя лица: Павелъ, епископъ Коломенскій, 
и его земляки протоіереи Іоаннъ Нероновъ, Аввакумъ и 
другіе, въ особенности они возставали противъ испра­
вленія церковно-богослужебныхъ книгъ и троеперстія. Затѣмъ, 
когда книжная реформа была закончена и новыя книги по 
отпечатаніи стали рассылать по церквамъ, со стороны недо­
вольныхъ реформами поднялся громкій вой противъ Па­
тріарха, и хотя Царь принялъ сторону своего вѣрнаго друга, 
но враги Никона начали распространять въ народѣ слухи о 
томъ, что онъ испортилъ отеческую вѣру, что онъ анти­
христъ и всевозможныя нелѣпости, и что поэтому ему Пат­
ріарху не слѣдуетъ повиноваться. Бояре и другіе свѣтскіе 
враги Никона тайно примкнули къ клеветникамъ и тоже 
подстрекали народъ противъ знаменитаго реформатора. Смѣ­
лый и рѣшительный Никонъ, не придавая всѣмъ этимъ 
росказнямъ особаго значенія, шелъ стремительно по намѣ­
ченному пути. Въ то же время подъ неотразимымъ вліяніемъ 
умнаго, честнаго и правдиваго Никона, Государь продолжалъ 
серьезно свои заботы о внесеніи въ государственныя учре­
жденія болѣе совѣсти, честности, правды и разума. Чтобы 
повелѣнія царскія не остались мертвою буквой, надо было 
и противъ гражданскихъ властей принимать не только 
строгіе, но даже и суровыя мѣры. Придворные Алексѣя 
Михайловича, бояре и люди служилые, видя въ распоряже­
ніяхъ Царя вмѣшательство Патріарха, тоже озлобились про­
тивъ Никона. Такимъ образомъ противъ высоконравственнаго, 
честнаго, благочестиваго, правдиваго и доброжелательнаго 
первосвятителя Русской церкви, образовалась цѣлая армія



— 131 —

враговъ; но эти враги хорошо знали, что Царь остался по 
прежнему другомъ Патріарха, а потому боялись открыто 
вести борьбу съ могущественнымъ Патріархомъ и рѣшили 
систематически клеветать на него вездѣ, въ особенности при 
царскомъ дворѣ и даже Государю, съ цѣлью сначала охла­
дить Царя къ своему неизмѣнному другу, а когда этого 
достигнуть, какъ они предполагали, не удалось, то тогда— 
при помощи самого же Царя погубить великаго Никона.

Въ числѣ разныхъ самыхъ безсовѣстныхъ сплетенъ на 
Патріарха была выдумана врагами его такая клевета, что 
будто бы Никонъ задумалъ ввести въ русскомъ царствѣ 
демократическій образъ правленія и сдѣлаться московскимъ 
папой. Въ правдивости этой выдумки они убѣдили и 
недальновиднаго Алексѣя Михайловича. Цѣль враговъ 
Никона, послѣ усиленной ихъ безстыдной работы, была 
достигнута, незначительныя несогласія, происшедшія ме­
жду Царемъ и его другомъ, послужили поводомъ охла­
жденія въ отношеніяхъ Патріарха съ Царемъ, а подозритель­
ность Тишайшаго усилила натянутость отношеній бывшихъ 
друзей. Государь прекратилъ свои свиданія съ Никономъ, 
пересталъ бывать на его церковныхъ служеніяхъ и видимо 
началъ относиться къ нему враждебно. Враги торжествовали, 
и дѣла, какъ церковныя, такъ и государственныя пошли 
обратно къ прежнимъ порядкамъ.

Положеніе Никона въ Москвѣ было тяжелое, оставаться 
тамъ ему было невозможно, поэтому онъ 11 іюля 1658 года, 
отслуживши литургію въ Успенскомъ соборѣ, прочиталъ 
одно изъ поученій Іоанна Златоустаго, а затѣмъ началъ го­
ворить о себѣ; „Лѣнивъ я сталъ, не гожусь быть Патріар­
хомъ, окоростѣвѣлъ отъ лѣни, и вы окоростѣвѣли отъ моего 
неученія. Называли меня еретикомъ, иконоборцемъ, что я 
новыя книги завелъ, камнями меня хотѣли побить. Съ этихъ 
поръ я вамъ не Патріархъ!.. Неожиданная рѣчь Никона оше­
ломила народъ. Въ соборѣ поднялся шумъ, народъ просилъ 
и умолялъ Патріарха не оставлять его въ сиротствѣ и кри­
чали, что безъ царскаго указа они его не выпустятъ изъ 
церкви. Не обращая вниманія на возгласы народа, Патріархъ 
удалился въ ризницу, гдѣ написалъ письмо Государю, на­
дѣлъ мантію, черный клобукъ, вышелъ опять къ народу и 
сѣлъ на послѣдней ступени амвона, на которомъ облачаются

9*



—  132 —

архіереи. О такомъ важномъ событіи дали знать Алексѣю 
Михайловичу. Пораженный такой неожиданностью царь по­
слалъ въ соборъ князя Алексѣя Никитича Трубецкаго и Ро­
діона Матвѣевича Стрѣшнева, злѣйшихъ враговъ Первосвя­
тителя. спросить его, для чего онъ оставляетъ патріаршество; 
кто его гонитъ? Никонъ отвѣтилъ, что онъ оставляетъ па­
тріаршество самъ собою и вручилъ Трубецкому письмо для 
передачи въ руки Алексѣя Михайловича. Затѣмъ, спустя 
нѣсколько времени, ненавистники его Трубецкой и Стрѣш- 
невъ (послѣдній осмѣлился назвать свою собаку Никономъ) 
возвратились въ соборъ и объявили отъ имени Царя, чтобы 
Патріархъ не покидалъ своего мѣста и должности. „Даю мѣ­
сто гнѣву Царскаго Величества", отвѣтилъ Патріархъ и по­
томъ. послѣ своеобразнаго разговора, снялъ съ себя мантію, 
вышелъ изъ собора, опираясь на поповскую палку, отпра­
вился на подворье Воскресенскаго монастыря, тамъ онъ про­
былъ двое сутокъ, ожидалъ отвѣта царскаго. Алексѣй Ми­
хайловичъ, сконфуженный рѣшительными дѣйствіями Па­
тріарха, ничего ему не отвѣтилъ. Тогда послѣдній уѣхалъ 
въ Новоіерусалимскій монастырь, отправивъ предварительно 
письмо къ своему бывшему вѣнценосному другу. Въ своей 
любимой обители Никонъ прожилъ около девяти лѣтъ, по 
временамъ отлучаясь ненадолго въ другіе монастыри, нахо­
дившіеся вблизи Воскресенскаго монастыря. Въ теченіе этого 
времени старые друзья ни разу не видались. Никонъ иногда 
писалъ Алексѣю Михайловичу длинныя письма, укоряя его 
въ томъ, что онъ и его свѣтскія власти вмѣшиваются въ 
церковныя дѣла, и что Блюститель патріаршаго престола и 
другіе архіереи злоупотребляютъ своей властью; а иногда 
писалъ Никонъ и ласковыя письма Государю, читая которыя 
послѣдній радовался,—тогда казалось, что являлась возмож­
ность примиренія этихъ двухъ верховныхъ земныхъ властей, 
но враги Никона, которыхъ было не мало, каждый разъ 
умѣло возбуждали подозрительнаго Царя не.довѣрять Ни­
кону, стремящемуся поглотить Его Самодержавное Величіе, 
и, подогрѣтый такими подстрекательствами, Алексѣй Ми­
хайловичъ опасался могущаго произойти переворота, а по­
тому и уклонялся отъ примиренія. Не менѣе Государя боя­
лись возвращенія Никона въ Москву его придворные, бояре, 
люди служилые, а въ особенности духовенство, которое за



—  133 —

время отлучки Никона со столицы, опять зажило по преж­
нему, обманывая мягкосердечнаго и нерѣшительнаго своего 
властелина. Благородный и мудрый Никонъ, оставленный 
Царемъ, понялъ, что ему вести борьбу со своими много­
численными врагами безъ поддержки монарха невозможно, 
это хорошо понимали и враги его—но послѣдніе, боясь вся­
кихъ случайностей и даже призраковъ, убѣдили Государя 
въ томъ, что для Его спокойствія и счастья отечества необ­
ходимо судить Никона духовнымъ, церковнымъ, соборнымъ 
судомъ, при участіи вселенскихъ патріарховъ, который на­
вѣрно засудитъ Никона. Царь на такое предложеніе враговъ 
Первосвятителя, послѣ долгихъ размышленій согласился. Въ 
теченіе всего времени, проведеннаго Никономъ въ Новомъ 
Іерусалимѣ, онъ весьма часто подвергался отъ всѣхъ вра­
говъ своихъ обидамъ, оскорбленіямъ и угнетеніямъ, хотя 
это и не оставалось безъ рѣзкаго и умнаго отвѣта со сто­
роны Никона, но все-таки упомянутыя обиды болѣзненно 
отзывались на престарѣломъ первосвятителѣ. Умный, лука­
вый скиталецъ, пройдоха и обманщикъ грекъ, проживавшій 
въ Москвѣ подъ именемъ Газскаго митрополита Паисія Ли- 
гаридиса, которому покровительствовалъ прямодушный Ни­
конъ, вызвался написать противъ своего благодѣтеля обви­
нительный актъ. Составленный упомянутый актъ, написан­
ный съ лживыхъ словъ многихъ царедворцевъ, бояръ и 
архіереевъ, а также дополненный Лигаридисомъ еще и сво­
ими безсовѣстными вымыслами, былъ вполнѣ одобренъ всѣмъ 
нечестивымъ сборищемъ заговорщиковъ противъ праведнаго 
Никона. Въ обвинительномъ актѣ выставлялись слѣдуюіція 
мнимыя преступленія Патріарха: неповиновеніе царской вла­
сти; нанесеніе обидъ и оскорбленій Царю на словахъ и пись­
менно; самовольное оставленіе патріаршаго престола; вмѣша­
тельство въ государственныя дѣла; стремленіе волновать на­
родъ и затѣмъ съ помощью его произвести государственный 
переворотъ, подчинивъ власть самодержавнаго Царя власти 
московскаго патріарха и такимъ образомъ создать въ Россіи 
-ѳеократическій образъ правленія; жестокое обращеніе съ ду­
ховенствомъ, которое выражалось не только тѣлесными на­
казаніями, чинимыми надъ низшимъ духовенс, рмъ, но и 
нанесеніемъ побоевъ архіереямъ, а также осуж, 0іемъ не­
винныхъ людей на смертную казнь и другія выдуманныя



— 134 —

преступленія. Царь и недруги Патріарха торопились поскорѣе 
открыть судъ. Для этого были приглашены всѣ четыре все­
ленскіе патріархи и многіе греческіе архіереи, но въ Москву 
прибыли только два патріарха—Макарій Антіохійскій и Паи­
сій Александрійскій, патріархи же Константинопольскій и 
Іерусалимскій подъ разными предлогами не пріѣхали въ 
Москву. Къ 1 декабря 1666 года собрались въ составъ цер­
ковнаго духовнаго судебнаго собора нижеслѣдующіе лица: 
два патріарха: Паисій Александрійскій и судія Вселенныя, 
Макарій Антіохійскій всего востока; одиннадцать митропо­
литовъ: Питиримъ Великаго Новгорода и Великихъ Лукъ, 
Григорій Никейскій, Лаврентій Казанскій и Свіяжскій, Косьма 
Амасійскій, Афанасій Иконійскій, Іона Ростовскій и Ярослав­
скій, Филофей Трапезонскій, Павелъ Сарскій и ІІодонскій, 
Даніилъ Варнискій, Паисій Газскій, Епифаній Грузинскій, 
Феодосій Бѣлогороцкій и Обоянскій и Феофанъ Хизскій; во- 
семъ архіепископовъ: Симонъ Вологоцкій, Ананій Синайской 
горы, Филоретъ Смоленскій, Стефанъ Суждальскій, Иларіонъ 
Резанскій, Іоасафъ Тверской, Арсеній Псковскій и Манасія 
Погоянискій; пять епископовъ: Мисаилъ Коломенскій, Ла- 
зарь-Барановичъ Черниговскій и Новгородскій. Александръ 
Вяцкій, Мефодій Мстиславскій и Оршанскій и Іоакимъ Діа- 
ковичъ Сербославоніи; двадцать пять архимандритовъ, во­
семь игуменовъ, тринадцать протопоповъ, множество священ­
ныхъ чиновъ, много иноковъ и множество свѣтскихъ лицъ.

Составъ суда точно написанъ по дѣлу о Патріархѣ Ни­
конѣ,—изданіе Археографической коммиссіи 1897 года.

За исключеніемъ благочестивыхъ и правдивыхъ архіереевъ: 
Лазаря Барановича Черниговскаго, Симона Вологоцкаго и Ми­
саила Коломенскаго почти всѣ остальные Іерархи, Патріархи, 
Митрополиты, Архіепископы и Епископы были враждебно 
настроены противъ неповиннаго Никона. Греческіе владыки 
мало знали дѣятельность Всероссійскаго Патріарха, но изъ 
корыстолюбія и любви къ русскому золоту они рѣшили за­
ранѣе обвинить Никона во чтобы то ни стало, а озлобленные 
и мстительные русскіе архіереи, изъ боязни», чтобы Никонъ 
опять не возсѣлъ на патріаршій престолъ, а также боясь 
гнѣва царшсаго, тоже согласились засудить ненавистнаго 
имъ своего главу. 29 ноября 1666 года Арсеній архіепископъ 
Псковскій съ архимандритомъ Сергіемъ изъ Ярослава и игу-



—  135 —

меномъ Павломъ изъ Суздаля пріѣхали въ Новый Іеруса­
лимъ звать Никона въ Москву на открывшійся помѣстный 
соборъ. Послѣ внушительнаго отвѣта Патріархъ сталъ со­
бираться къ отъѣзду въ Москву, но лукавый архи­
мандритъ Сергій донесъ, что Никонъ принялъ соборныхъ 
посланцевъ не честно и не хочетъ ѣхать на судъ. Тогда 
отъ собора вновь было послано грубое требованіе Патріарху 
о немедленномъ прибытіи его въ Москву. Русскій Перво­
святитель въ день своего выѣзда изъ Новаго Іерусалима 
въ Москву въ послѣдній разъ въ своей земной жизни 
отслужилъ литургію въ церкви названнаго монастыря, по­
томъ совершилъ все то, что обыкновенно совершаютъ вѣрую­
щіе христіане передъ смертью, а затѣмъ, трогательно про­
стясь съ рыдающими монахами, послушниками и монастыр­
скими обывателями, отправился въ саняхъ въ Москву, при­
бывъ туда ночью на 3 декабря 1666 года. Въ Москвѣ, какъ 
требовалъ соборъ, онъ остановился въ Кремлѣ на Архан­
гельскомъ подворьѣ. Вслѣдъ за нимъ на другихъ саняхъ 
ѣхалъ его клирикъ Шушера съ патріаршимъ крестомъ. Про­
вожавшіе Никона стрѣльцы хотѣли отобрать отъ Шушеры 
крестъ, но онъ успѣлъ передать его Патріарху. Какъ только 
Никонъ остановился на подворьѣ, такъ оно было тотчасъ же 
окружено стрѣлецкою стражей, и Патріархъ очутился въ 
плѣну.

В . Фальковсній.

(Окончаніе слѣдуетъ).



Христіанинъ въ своемъ отношеніи 
къ собственности.

(ІІо ученію Св. Писанія и свв. Отцовъ).

Человѣкъ, какъ существо психо-физическое, для своего 
существованія на землѣ и выполненія личнаго и обществен­
наго призванія нуждается въ извѣстной суммѣ матеріаль­
ныхъ благъ, или имуществѣ. Послѣднія необходимы именно 
въ качествѣ условій, обезпечивающихъ его физическое суще­
ствованіе (пища, жилище, одежда и т. п.), дѣлающихъ для 
него возможнымъ интеллектуальное и нравственное совер­
шенствованіе и обезпечивающихъ успѣшное и непрерывное 
прохожденіе земного призванія или служенія. Имущество, 
принадлежащее извѣстному субъекту, обычно называется его 
собственностью. Но въ подлинномъ и точномъ смыслѣ и на­
стоящемъ значеніи послѣднее названіе можетъ относиться 
только къ такого рода имуществу, которое является предме­
томъ такого пли иного активнаго несредственнаго или не­
посредственнаго воздѣйствія на него лица, имъ обладающаго, 
поскольку именно послѣднее употребляетъ его такъ или 
иначе соотвѣтственно своимъ личнымъ намѣреніямъ и со­
знательнымъ цѣлямъ и чрезъ то самое дѣлаетъ его въ дѣй­
ствительности собственною принадлежностью, налагая на него 
печать своей личности и поставляя его въ реальную связь 
съ послѣднею, въ зависимость отъ нея. Отсюда въ нравствен­
номъ смыслѣ собственностію можетъ быть названа совокуп­
ность только такого рода благъ, которыя пріобрѣтены соб­
ственною самодѣятельностью человѣка, личными его усиліями 
и трудами. Полученное же инымъ путемъ имущество (напр. 
наслѣдство) только тогда получаетъ «право называться соб­
ственностью, когда владѣтель сознательно и цѣлесообразно



—  137 —

употребляетъ его, когда оно не остается мертвымъ капиталомъ. 
Въ противномъ случаѣ это будетъ имущество, владѣніе, и 
только. Для нашихъ прародителей рай въ томъ видѣ, въ 
какомъ они получили его отъ Бога для храненія и воз­
дѣлыванія, могъ быть названъ только владѣніемъ. Собствен­
ностью же ихъ онъ имѣлъ сдѣлаться только впослѣдствіи, 
поскольку человѣкъ долженъ былъ разумно свободно рас­
поряжаться предметами природы, внести въ ея жизнь свою 
творческую, преобразующую дѣятельность, приспособить ее 
къ своимъ разумнымъ цѣлямъ и законнымъ нуждамъ, сдѣ­
лать ее носительницей своихъ идеальныхъ стремленій,— 
словомъ наложить на нее печать своего человѣческаго твор­
чества, въ качествѣ царя и господина природы. Даже при­
родныя, физическія и духовныя силы и способности чело­
вѣка только тогда могутъ быть названы въ подлинномъ 
смыслѣ его собственностью, личнымъ достояніемъ, когда онъ 
сознательно и цѣлесообразно развиваетъ, совершенствуетъ и 
разумно эксплоатируетъ ихъ, подчиняя ихъ своей личности, 
своему „я“ 1). Отсюда существеннымъ и подлиннымъ основа­
ніемъ собственности является трг/дъ.

Признавая имущественную собственность необходимымъ 
объективнымъ условіемъ жизни и дѣятельности христіанина, 
какъ и всякаго человѣка вообще, христіанство имѣетъ въ 
виду, соотвѣтственно своимъ основнымъ нравственнымъ на­
чаламъ, опредѣлить нормальное, внутреннее отношеніе къ 
внѣшнимъ благамъ и указать должное ихъ употребленіе.

Въ этомъ отношеніи требуется, чтобы человѣкъ нормально 
господствовалъ надъ имущественною собственностью, сохра­
няя внутренюю независимость и самостоятельность по отно­
шенію къ послѣдней, и вмѣстѣ съ тѣмъ пользовался принад­
лежащими ему земными благами не эгоистически, само­
замкнуто, а по началу истинно-христіанскаго - альтруизма и 
братской солидарности съ своими ближними.

Христосъ требуетъ отъ своихъ послѣдователей совершен-

гі По опредѣленію св. Василія В. иное—мы сами; иное принадлежащее 
намъ, около насъ. Душа и умъ это мы, поскольку сотворены по образу* со­
здавшаго тѣло и получаемыя посредствомъ него ощущенія это наше; около 
же насъ-^имущества, искусства и прочія удобства жизни. Нотіііа іп Мші, 
аііепсіе ІіЬі ірзі с. 111, Т. XXXI, соі. 204.



-  138 —

ной любви '), безграничнаго прощенія2), безграничнаго мило­
сердія3),—ибо такова любовь божественная. Отсюда христіан­
ское милосердіе распространяется на всѣхъ4), и обнаружи­
вается по всякому поводу, не различая великаго и малаго,— 
какъ и солнце отражается не только въ океанѣ, но и въ 
„малой каплѣ воды“. И тотъ, кто напоитъ одного изъ ма­
лыхъ сихъ только чашею холодной воды, что доступно вся­
кому бѣдняку,—не потеряетъ награды своей 5). Сколь широка 
область человѣческихъ нуждъ и бѣдствій, столь же широко 
и безгранично проявленіе и христіанской милостивости6). Но 
таковое „даяніе" невозможно безъ отреченія, безъ готовности 
пожертвовать и своимъ имуществомъ. Съ этой точки зрѣнія 
обладаніе богатствомъ представляетъ большую опасность, 
ибо владѣющій имъ можетъ предаться самоугодію и ожесто­
чить сердце свое для ближнихъ. Приточный богачъ, допу­
стившій, что бѣдный Лазарь безпомощный лежалъ на улицѣ 
у его пышныхъ палатъ, въ то время, какъ самъ онъ уто­
палъ въ роскоши,—подвергнется вѣчному осужденію7). Вла­
дѣющій имуществомъ является въ сущности временнымъ его 
распорядителемъ, а не собственникомъ, пока онъ владѣетъ 
имъ, но вотъ-вотъ, съ часу на часъ, можетъ бытѣ отставленъ 
отъ управленія имъ, ибо моментъ смерти неизвѣстенъ, но 
во всякомъ случаѣ не далекъ. Благоразуміе должно побуж­
дать „управителя" такъ воспользоваться имуществомъ, пока 
оно еще въ его рукахъ, чтобы чрезъ него пріобрѣсти себѣ 
друзей на время невзгоды. Друзья, пріобрѣтенные благо­
творительностью, примутъ своего благодѣтеля „въ вѣчныя 
обители", когда онъ обнищаетъ въ отношеніи всего земного 8).

Для вѣчнаго епасенія необходимо быть „невѣрнымъ" по 
отношенію къ богатству, расточительнымъ въ пользу неиму­
щихъ. Милостивые будутъ помилованы 9).

Итакъ отношеніе къ собственности въ ученіи Господа Спа­
сителя всецѣло опредѣляется началомъ самопреданной люб­
ви къ Богу и къ ближнимъ ради Бога. Самое лучшее и 
цѣнное употребленіе, какое можно и слѣдуетъ—сдѣлать изъ

*) Мѳ. V, 48. 2) Мѳ. ХѴШ, 21 и слѣд. *)*Лк. VI, 36. 4) Лк. X 25 и слѣд.
5) Мѳ. X, 42.6) Мѳ. XXV, 35 и слѣд. у  Лк. XV, 19 и слѣд. *) Лк. I, 16 и слѣд.
9) Мѳ. V, 7.



—  139 —

собственности, это—употребленіе ея на дѣла милосердія,— 
за исключеніемъ необходимаго для жизни1).

Давая различныя наставленія ѳессало-никійскимъ христіа­
намъ, Апостолъ, между прочимъ, заповѣдуетъ имъ трудо­
любивою жизнію обезпечивать себѣ безбѣдное, достаточное 
въ необходимомъ, приличное и благопристойное существо­
ваніе2). Такимъ образомъ, Апостолъ для нормальнаго тече­
нія христіанской жизни считаетъ необходимымъ пріобрѣте­
ніе своими трудами достаточныхъ матеріальныхъ средствъ и 
разумное пользованіе ими. Помимо необходимости удовле­
творенія собственнымъ нуждамъ, побужденіемъ къ пріобрѣ­
тенію имущества, по ученію Апостола, должна служить 
христіанская обязанность благотворить нуждающимся. „Тру­
дись, дѣлая своими руками, чтобъ было изъ чего удѣлять 
нуждающимся" 8). Нуждамъ моимъ и нуждамъ бывшихъ при 
мнѣ послужили руки мои сіи. Во всемъ показалъ я вамъ, 
что такъ трудясь надо поддерживать слабыхъ и памятовать 
слова Господа Іисуса: ибо Онъ самъ сказалъ: блаженнѣе 
давать, нежели принимать"4).

Предписывая работать съ усердіемъ и довольствоваться 
тѣмъ, что достигается этимъ путемъ, Апостолъ заповѣдуетъ 
избѣгать обогащенія, какъ сознательной и самостоятельной 
цѣли жизни, поскольку именно источникомъ недовольства 
необходимымъ, достаточнымъ для скромнаго и безбѣднаго 
существованія служитъ „сребролюбіе" ’). Стремленіе къ обо­
гащенію, по ученію Апостола, ведетъ къ искушеніямъ и 
соблазнамъ и заключаетъ въ себѣ> опасность возникновенія 
и развитія въ человѣкѣ „многихъ безразсудныхъ и вредныхъ 
похотей, которыя погружаютъ людей въ бѣдствіе и пагубу"в).

При наличности же богатства, пріобрѣтеннаго честнымъ 
трудомъ, христіанинъ долженъ пользоваться имъ не для 
собственнаго самоуслажденія и роскоши, но употреблять его 
по принципу любви и состраданія къ нуждающимся, „бла­
годѣтельствовать, быть щедрымъ и общительнымъ" 7).

Вообще, согласно христіанскому ученію, каждый по чувству 
и побужденіямъ христіанской любви и сострадательности, 
долженъ дѣлать участникомъ своей собственности нужда-

«) Мѳ VI, 31. 2) I Ѳесс. VI, М, 12. ») Ефес. IV, 28. Дѣян. XX, 3 4 -
35. *) 1 Тим. VI, 6—10. «) Шѣ ст. 9. ’) ІЬісі. ст. (7.



140 —

ющихся. Свойство любви—стремиться къ общенію во всемъ 
съ любимыми. Любящій и отзывчивый человѣкъ не можетъ 
допустить страданій своихъ ближнихъ, если онъ имѣетъ 
какую нибудь возможность облегчить ихъ тяжелое положеніе- 
Отсюда каждый христіанинъ, если онъ воспиталъ въ себѣ 
истинную любовь, самъ собою, по внутреннимъ побужденіямъ, 
стремится къ тому, чтобы добываемое собственнымъ трудомъ 
и вообще находящееся въ его распоряженіи имущество, за 
исключеніемъ необходимаго для жизни его самого и семей­
ства, употреблялось на вспомоществованіе нуждающихся. 
Такимъ образомъ, владѣніе и пользованіе имущественною 
собственностью у христіанина, въ силу присущаго ему и 
одушевляющаго его начала любви, теряютъ характеръ исклю­
чительности. Подобно тому, какъ личная нравственная жизнь 
христіанина чужда характера исключительности и самозам­
кнутости, стремится наоборотъ къ жизненному общенію въ 
любви съ ближними, подобно этому и въ силу этого, какъ 
необходимое и самопонятное слѣдствіе, онъ естественно и 
непринужденно дѣлаетъ ближнихъ участниками и въ своемъ 
имуществѣ х). Отсюда благотворительность неразрывно связана 
съ самимъ существомъ христіанстваа), составляетъ необ­
ходимое и самое характерное его выраженіе и проявленіе.

Ученики (т.-е. христіане въ Антіохіи), услышавъ предска­
заніе пророка Агава объ ожидающемъ іудейскихъ собратьевъ 
бѣдствіи голода, положили, каждый по достатку своему 
(ха&’ сос рѵлодвіто ті§) послать пособіе братіямъ, живущимъ въ 
Іудеѣ 3). Въ нуждахъ святыхъ принимайте участіе; ревнуйте 
о страннопріимствѣ 4). Македонія и Ахаія усердствуютъ нѣ­
которымъ подаяніемъ для бѣдныхъ между святыми во Іеру­
салимѣ. Усердствуютъ, да -и должники они предъ ними. Ибо 
если язычники сдѣлались участниками въ иуъ духовномъ; 
то должны и имъ послужить въ тѣлесномъ" 5), При сборѣ 
святыхъ поступайте такъ, какъ я установилъ въ церквахъ 
Галатійскихъ. Въ первый день недѣли каждый изъ васъ 
пусть отлагаетъ у себя и сберегаетъ, сколько позволитъ ему 
состояніе, чтобы не дѣлать сборовъ, когда я прійду в). Они 
(т.-е. христіане Македонской церкви) доброхотны и по силамъ

*) Ср. Римл. XV, 26—27. 2) Ср. Мѳ. V, 38—48. 3) Дѣян. XI, 29. 4) Римл. 
ХП, 13. 5) Рим. XV, 26-27. «) Кор. XV, 1—2.



—  141 —

и сверхъ силъ. Они весьма убѣдительно просили насъ при­
нять даръ и участіе ихъ въ служеніи святымъ ’)• Совершите 
теперь самое дѣло, дабы, чего усердно желали, то и испол­
нено было по достатку. Ибо если есть усердіе, то оно при­
нимается смотря по тому, кто что имѣетъ, а не по тому, 
чего не имѣетъ. Не требуется, чтобы другимъ было облегче­
ніе, а вамъ тяжесть, но чтобы была равномѣрность. Нынѣ 
вамъ избытокъ въ восполненіе ихъ недостатка; чтобъ была 
равномѣрность, какъ написано: кто собралъ много, не имѣлъ 
лишняго; и кто мало, не имѣлъ недостатка 2). Съ особенною 
полнотою, силою и глубиною выразилось и осуществилось 
указанное требованіе въ первохристіанской іерусалимской 
общинѣ, состоявшей изъ трехъ тысячъ вѣрующихъ. Эта 
община носила на себѣ печать необыкновенной юношеской 
свѣжести, беззавѣтной и безраздѣльной преданности тѣмъ 
идеаламъ, которымъ она была обязана св'оимъ существова­
ніемъ. Послѣ пятидесятницы всѣ вѣрующіе находились въ 
состояніи восторженномъ, были одушевлены горячею брат­
скою взаимною любовію. По одушевлявшему ихъ настроенію 
они жили какъ бы одною, тѣсно сплоченною семьей. Такое 
состояніе выразилось и сопровождалось общеніемъ имуществъ. 
Впрочемъ, то общеніе не имѣло того смысла и значенія, ко­
торые ему придаются коммунистами. Оно состояло _ не въ 
томъ, что была упразднена всякая частная собственность и 
подѣлена между всѣми, а въ томъ, что вѣрующіе, пылая 
горячею взаимною любовью, не считали свою собственность 
исключительною, охотно и съ готовностію дѣлились ею съ 
нуждающимися и для этого многіе даже продавали свои 
земли и дома. Не большое сравнительно число вѣрующихъ 
этой общины и высокое нравственное настроеніе и одушевле­
ніе дѣлали возможными ихъ ежедневныя общія собранія, 
устройство ежедневныхъ общихъ трапезъ, соединенныхъ съ 
совершеніемъ таинства Евхаристіи. Опасность, угрожавшая 
имъ со стороны враждебныхъ іудеевъ, еще болѣе сплочивала 
членовъ трехтысячной общины и побуждала ихъ къ общенію 
имуществъ. „Всѣ вѣрующіе были вмѣстѣ и имѣли все 
общее. И продавали имѣнія и всякую собственность (хаі та 
хтщата хаі тас, ѵлар^еід елілдаохоѵ), и раздѣляли всѣмъ, смотря

о  Кор. ѴШ, 2 -3 . 2) Шѣ ст. 11-15.



—  142

по нуждѣ каждаго". х) „Не было между ними никого нуждаю­
щагося; ибо всѣ, которые владѣли землями, или домами, 
продавая ихъ, приносили цѣну проданнаго, и полагали къ 
ногамъ Апостоловъ; и каждому давалось, кто въ чемъ имѣлъ 
нужду". 2) Выраженія: „раздѣляли всѣмъ, смотря по нуждѣ 
каждаго" и „каждому давалось, кто въ чемъ имѣлъ нужду", 
устраняютъ возможность пониманія общенія имуществъ перво­
христіанской общины въ смыслѣ буквальномъ. Еслибы вла­
дѣніе имуществомъ здѣсь было коммунистическимъ, еслибы 
община осуждала безусловно частную собственность, а на 
коллективную собственность смотрѣли бы какъ на христіан­
скую форму владѣнія, то указанныя выраженія теряли бы 
всякій смыслъ. Въ повѣствованіи „Дѣяній Апостольскихъ" 
разумѣется не теоретически обоснованное еще менѣе—зако­
номъ установленное учрежденіе, которое было введено по 
какому бы то ни- было принужденію, хотя бы моральнаго 
свойства. Личная собственность оставалась нравственнымъ 
правомъ всякаго члена общины:|). Слѣдуетъ принять въ 
соображеніе и слѣдующіе, относящіеся сюда, факты. Когда 
Ананія утверждалъ, что онъ представилъ Апостоламъ всю 
стоимость проданнаго имъ имущества, тогда какъ въ дѣй­
ствительности это была лишь часть, то Апостолъ прямо го­
воритъ, что никто не принуждалъ его ни продавать имуще­
ства, ни отдавать всю цѣну проданнаго. „Чѣмъ ты владѣлъ, 
не твое ли было, и пріобрѣтенное продажею не въ твоей ли 
власти находилось".4) Апостолъ Петръ, по освобожденіи изъ 
темницы, „пришелъ къ дому Маріи, матери Іоанна, называе­
маго Маркомъ, гдѣ многіе собрались и молились" 5). Слѣдо­
вательно, домъ Маріи оставался ея собственностью в). Отсюда 
общеніе имуществъ первохристіанской общины нужно пони­
мать такимъ образомъ, что вѣрующіе, одушевленные любовью 
къ ближнимъ, дѣлились своею собственностью съ нуждаю­
щимися, а нѣкоторые, напр. Варнава, даже продавали свои 
земли и другое имущество, жертвуя деньги, вырученныя 
отъ продажи въ пользу нуждающихся 7). Послѣдніе и полу­
чали отъ Апостоловъ соотвѣтственно нуждѣ каждаго. Слѣ-

!) Дѣян. ІІ, 44, 45. 2) ІЬісі. IV', 34—35. 3) Ср. ѴУ. Ші§егІ, Біе ЬіеЬе іт  
Л’еиеп Тезіатепі, з. 178. 4) Дѣян. V, 4. *) Дѣян. XII, 12. <>) Ср. Дѣян. 11, 
46. ") Дѣян. IV, 36-37.



—  143 —

довательно, общеніе имуществъ имѣло нравственный смыслъ 
и вело къ тому, что не было ни богатыхъ, ни нуждающихся. 
Необходимая же собственность, если не у всѣхъ, то по край­
ней мѣрѣ у нѣкоторыхъ, оставалась.

Здѣсь мы должны отмѣтить отличіе христіанской благо­
творительности отъ нехристіанской. У Цицерона, напр., бла­
готворительность имѣетъ смыслъ политико - экономическій: 
она есть иШііаз—полезное дѣло. А христіанская благотвори­
тельность всецѣло основывается на нравственныхъ началахъ. 
Она состоитъ въ общеніи не имуществъ только, но и духа1). 
Если вообще всякое физическое зло съ христіанской точки 
зрѣнія признается таковымъ только постольку, поскольку 
ведетъ къ злу нравственному, то это имѣетъ, въ частности, 
значеніе и въ отношеніи бѣдности. Христіанство поэтому и 
имѣетъ въ виду уничтожить бѣдность, какъ поводъ къ злу 
нравственному и препятствіе къ нравственному совершен­
ству, или, по крайней мѣрѣ, облегчить благодушное и без­
ропотное перенесеніе матеріальной нужды, способствовать 
этому. Эта мысль собственно и имѣется въ виду Ап. Павломъ, 
когда онъ цѣлью благотворительности поставляетъ то, чтобы 
бѣдные благодарили, славословили Бога2).

ТІаѵіристическое ученіе по разсматриваемому вопросу только 
подробнѣе и детальнѣе раскрываетъ мысли и положенія, 
данныя въ откровеніи. Св. отцы по большей части высказы­
ваютъ свое ученіе, имѣя въ виду непосредственное изученіе 
христіанъ, преслѣдуя прямо дидактическія цѣли. Они пре­
имущественно направляютъ свою аргументацію и силу убѣ­
жденія противъ ненормальностей, наблюдаемыхъ ими въ 
отношеніяхъ современныхъ имъ христіанъ къ имущественной 
собственности. При этомъ они порицаютъ и клеймятъ, какъ 
безнравственное противохристіанское, именно эгоистическое 
пользованіе собственностью со стороны богачей, безсердечное 
отношеніе послѣднихъ къ обездоленнымъ бѣднякамъ. Свв. 
Отцы всею силою пастырской ревности и благороднаго него­
дованія вооружаются противъ внѣшняго, холодно-юридиче­
скаго взгляда на собственность, по» которому человѣкъ имѣетъ 
полное право употреблять для собственнаго удовлетворенія 
и наслажденія все то, чѣмъ онъ фактически владѣетъ. Еще

Ч Ср. 1 Кор. IX, 13. 2) ІЬШ. ст. 11—14.



— 144 — .

болѣе нравственно предосудительно, по святоотеческому 
ученію, обогащеніе нечистымъ путемъ, въ ущербъ ближнимъ, 
съ цѣлью .пріобрѣтенія средствъ для эгоистическаго само­
услажденія. Общіе и принципіальные взгляды ихъ на зна­
ченіе для христіанина земныхъ благъ и отношеніе христіа­
нина къ имущественной собственности и богатству слѣ­
дующіе.

Имущественная собственность, представляя въ извѣстныхъ 
предѣлахъ необходимое условіе жизни каждаго, относится 
въ силу того къ категоріи внѣшнихъ благъ. Пользованіе 
имуществомъ не должно быть эгоистически исключитель­
нымъ и самозамкнутымъ, а должно регулироваться и уравно­
вѣшиваться началомъ христіанскаго сочувствія къ ближнимъ, 
братской отзывчивости къ ихъ нуждамъ. Отсюда милостыня 
составляетъ необходимый долгъ каждаго. Она именно, если 
совершается съ должнымъ внутреннимъ настроеніемъ, освя­
щаетъ пользованіе имуществомъ, фактически отрѣшаетъ его 
отъ эгоистической исключительности. Богатство не даетъ 
право на роскошь, на употребленіе для удовольствій и раз­
влеченій. Пользуясь имъ умѣренно для удовлетворенія нор­
мальныхъ нуждъ, христіанинъ долженъ смотрѣть на себя, 
какъ только на распорядителя ввѣренныхъ ему Богомъ 
земныхъ благъ, которыя онъ обязанъ употреблять на вспо­
моществованіе нуждающихся ближнихъ. Соотвѣтственно та­
кому или иному отношенію къ богатству, послѣднее стано­
вится фактически то добромъ, поскольку доставляетъ воз­
можность воспитанія и проявленія любви и христіанскаго 
милосердія, то зломъ, поскольку служитъ поводомъ и сред­
ствомъ эгоистическаго направленія воли и жизни.

На пути къ небу, говоритъ Варнава, служатъ самой луч­
шей дорожной провизіей воздержаніе во всемъ, обувью— 
простота жизни и посохомъ—благотворительность“ г).

Во всѣхъ вещахъ мы должны имѣть общеніе со своими 
ближними и не говорить: это принадлежитъ мнѣ. Если ты 
соблюдаешь общеніе въ благахъ непреходящихъ, нетлѣнныхъ, 
то насколько больше (такое общеніе слѣдуетъ соблюдать въ 
благахъ) преходящихъ.

1) ВагАаЬ. Ер. с. 19. Раігоіос;. §гаес. I. И, р. 778.



—  145

„Если я имѣю что-либо, то почему не могу пользоваться 
своимъ имуществомъ, по своему усмотрѣнію, для собствен­
наго удовольствія? Этотъ вопросъ, по словамъ Климента 
Александрійскаго, не достоинъ человѣка, призваннаго къ 
братскому общенію. Христіанская любовь, вмѣсто приведен­
наго вопроса, ставитъ другой вопросъ: у меня есть, почему 
не удѣлить изъ него нуждающимся? Я знаю, что Богъ далъ 
намъ право пользоваться имуществомъ, но въ границахъ 
необходимаго,—и пользованіе, по Его волѣ, должно быть об­
щимъ. Насколько благороднѣе благодѣтельствовать многимъ, 
чѣмъ роскошно жить. Насколько благоразумнѣе издерживать 
свое имущество на ближнихъ, нежели на пріобрѣтеніе дра­
гоцѣнныхъ камней и золота ])- Не пристращайся,—увѣщева­
етъ св. Василій Великій,—къ имуществу душею своею; но 
люби его, какъ одно изъ благъ и не дивись ему, но упо­
требляй'его въ служеніе ближнимъ, какъ орудіе2). Иму­
щество, какъ и земныя блага вообще, является орудіемъ 
добродѣтели для тѣхъ, которые пользуются ими хорошо, но 
само въ себѣ не заключаетъ блаженства. Посему жалокъ 
тотъ, кто пользуется этими благами худо, — подобно чело­
вѣку, который, взявъ мечъ для отмщенія врагамъ, добро­
вольно ранитъ имъ самого себя. Кто же распоряжается на­
стоящими благами хорошо и съ правымъ разсужденіемъ, т. е. 
въ распоряженіи ими остается только приставникомъ дару­
емаго отъ Бога и собираетъ сокровища не для собственнаго 
лишь пользованія, — таковой по справедливости заслужива­
етъ похвалы и любви за братолюбіе и общительность нрава3). 
Мысль о томъ, что изъ имущества, даже изъ богатства, мо­
жетъ быть сдѣлано какъ полезное, доброе, такъ и вредное, 
дурное употребленіе,—весьма часто встрѣчается и у другихъ 
свв. отцовъ церкви. Такъ, по словамъ св. Іоанна Златоуста, 
богатство—не зло, а зло—худое употребленіе богатства; бѣд­
ность — не добро, добро же — надлежащее пользованіе бѣд­
ностію. Изъ предметовъ одни хороши по самой своей при-

О Климентъ А. Раесіа§о§;. ЬіЬ II. с. 12. Т. VIII, соі. 541 С—544 А.
2) Василій В. Нотіііа іп Рзаіі. ЬХІ ѵег. 11. с. 5. Т. XXIX, соі. 481 АВ. 

Есі. Гага. і. I, р. 92. Спй\ іЬШ., 171, 197—198. Мі^пе, I. XXX, соі. 1166. 
Ср. Григорій Б . Ог. ХІЛѴ п. 7. Т. XXXVI, соі. 616 А.

3) Т. XXXI, соі. 381 0 —384 А.
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 10



—  146 —

родѣ, другіе, напротивъ, дурны по самой своей природѣ; 
иные же ни хороши, ни худы, но занимаютъ среднее мѣсто. 
Благочестіе хорошо по самой своей природѣ; нечестіе, на­
противъ, по природѣ—дурно; добродѣтель хороша, а порокъ 
худъ. Богатство и бѣдность сами по себѣ ни то, ни другое, 
но, по волѣ пользующихся ими, становятся или тѣмъ или 
другимъ. Если ты употребляешь богатство въ цѣляхъ чело­
вѣколюбія, то этотъ предметъ послужитъ для тебя поводомъ 
къ добру; а если—на хищеніе, любостяжаніе и обиды, то ты 
.обратилъ употребленіе его къ противному !). Весьма близко 
къ изложенному ученію и ученіе препод. Іоанна Кассіана. 
Ни великія богатства міра сего, — говоритъ преподобный, — 
ни власть, ни почести не могутъ считаться но существу 
благомъ, каковое заключается въ однѣхъ добродѣтеляхъ; 
они суть нѣчто среднее. Ибо какъ для праведныхъ и пра­
вильно ради нужды употребляющихъ ихъ они бываютъ по­
лезны, такъ для тѣхъ, которые во зло употребляютъ ихъ, 
они бываютъ безполезны и вредны, служа поводомъ ко грѣху 
и смерти 2). По словамъ св. Іоанна Златоуста, за все превы­
шающее необходимую потребность мы должны будемъ от­
дать отчетъ и отвѣтъ, какъ не надлежащимъ образомъ упо­
треблявшіе то, что намъ даровано отъ Господа. Ибо не для 
себя только мы должны употреблять то, что Онъ даровалъ 
намъ, но и на то, чтобы облегчать нужды ближнихъ3). 
Отсюда,— христіанинъ долженъ во всемъ избѣгать излише­
ства и не переступать предѣла необходимаго. Ибо истинное 
богатство и неиждиваемое имѣніе состоитъ въ томъ, чтобы 
желать только нужнаго и надлежащимъ образомъ употреб­
лять излишнее 4). Мало того. Христіанинъ имѣетъ всѣ по-

•) Іоаннъ Златоустъ. Рессаіа Ггаігиш поп еѵиі^аіиіа, с. II. Т. Ы. соі. 
355—356.

2) I. Кассіанъ. Соііаі. IV, с. III. соі. 651 ВС.
3) I. Златоустъ. 1п сар. XV Оѳпез. Ьотіі XXXVII п. 5, соі. 348.
4) I. Златоустъ. Іп сор. XV 6-епез. Ьотіі. XXXVII с. 5. Т. ЫІІ,- соі. 

350. — Иногда у отдѣльныхъ отцовъ церкви встрѣчается даже мысль, что 
среди людей собственно должно бы осуществляться равенство въ распре­
дѣленіи земныхъ благъ. Однако эта мысль связывается съ надеждою осу­
ществленія долга христіанскаго братолюбія со стороны богатыхъ, какъ 
свободнаго подвига ихъ христіанскаго самоопредѣленія, напротивъ, подоб- 
я ыя утвержденія совершенно чужды мысли объ установленіи порядка



— 147 —

бужденія къ тому, чтобы не только отъ избытка своего удѣ 
лять нуждающимся, но онъ обязанъ по заповѣди Господне й 
„со рвеніемъ заботиться и работать ради потребы ближ­
няго" ’). Самъ Господь Іисусъ сказалъ: блаженнѣе давать, 
нежели принимать (Дѣян. XX, 35), т. е. щедрость дающаго 
блаженнѣе, нежели скудость принимающаго, — особенно та 
щедрость, которая подаетъ не изъ денегъ, сбереженныхъ по 
невѣрію или недостатку надежды (на Промыселъ Божій), и 
не изъ сокровищъ, скрытыхъ по скупости, но происходитъ 
отъ плода собственнаго труда и благочестиваго пота. И по­
тому блаженнѣе давать, нежели принимать, особенно—когда 
подающій хотя и живетъ въ такой же бѣдности, какъ и 
принимающій, однако своимъ трудомъ не только удовлетво­
ряетъ своей потребности, но съ благочестивою заботливостію 
спѣшитъ приготовить еще что могъ бы подать нуждаю­
щемуся 2). Чрезмѣрная заботливость касательно своего обез­
печенія, сопровождающаяся недостаткомъ благотворительности 
и забвеніемъ нуждающихся ближнихъ своихъ, — вмѣстѣ съ 
тѣмъ, обнаруживаетъ невѣріе въ Божественный Промыселъ 3).

Съ точки зрѣнія раскрытыхъ'предпосылокъ роскошь яв­
ляется „порокомъ", коего „слѣдуетъ избѣгать" 4),—не только 
вслѣдствіе нарушенія со стороны допускающаго роскошь

внѣшне-принудительнаго и правоваго, — о правѣ неимущихъ внѣшнею си­
лою добиваться такого распредѣленія имущественныхъ благъ* Такъ, по 
словамъ Кирилла Александрійскаго, Творецъ, желая, чтобы принадлежащее 
намъ было распредѣляемо въ равномъ порядкѣ, богатымъ повелѣваетъ про­
дать собранное богатство и раздѣлять на нужды бѣдныхъ, и не дозволя­
етъ любить излишество. Бе абогаііопе іп зрігііи еі ѵегііаіе. ІіЬ. VI. Т. 
ЬХѴПІ, соі. 757 В. Намѣреніе Божественной воли состоитъ въ томъ, 
чтобы находящіеся на землѣ жили въ равныхъ условіяхъ. ІЬісі., соі. 757С:

1) Василій В. Ке^. Ьгеѵ. Ігасі. Іпіѳгг. ССѴП. Т. XXXI, соі. 1221 А: 
хах ’ вѵхокцѵ бе хоѵ Кѵдюѵ бса хцѵ хдеіаѵ хоѵ тсХцаіоѵ редщѵаѵ хаі едуа- 
%ео9си бпсѵбаіохедаѵ х$Ѵ- Ср. ІЬісі., Іпіеіт. ССЬХХІІ, соі. 1269— 1272В.

2) Іоаннъ Кассіанъ. Бе соепоЬіог. іпзіііиі. ЬіЬ. X, с. XIX; соі. 385 АВ.
3) См., нап., Кипріана Карѳагенскаго. БіЬег сіе огаііопе Оотіпіса, с. XXI. 

Т. IV, соі. 534; Василія В .К щ .  Ьгеѵ. Ігасі. Іпіегг. ССЬХХІІ, соі. 1269Б— 
1272 В; Нила Синайскаго Зегшо азсеі. с . XIII—XIV, соі. 733 Б —736 А; 
С. XX, соі. 793 В; Сарііа рагаеп. § 58, соі. 1253 С; Исаака С. 8ЬоГ. V, 
зе&. 32.

4) Василій В.  Ве&иі. Риз. ігасі. Іпіегг. XX. Т. XXXI, соі. 972А: погу- 
доѵ ц хдыру хаі среѵххоѵ.

10*



—  148 —

•общеобязательнаго христіанскаго принципа „умѣренности", 
но и какъ свидѣтельство того, что роскошествующій на­
столько черствъ сердцемъ, что позволяетъ себѣ на само­
услажденіе и самоугодіе со спокойною совѣстію растрачи­
вать то, что въ сущности является „собственностію мно­
гихъ" ') 2).

Такимъ образомъ христіанство, не отвергая собственности, 
побуждаетъ къ нормальному и умѣренному ея употребле­
нію, въ границахъ необходимаго, призывая къ братской щед­
рости и сострадательной общительности. Таковъ—обычный 
порядокъ жизни христіанина, неразрывно связанной съ по­
ложеніемъ его въ семьѣ и обществѣ, налагающимъ на него 
также извѣстныя обязательства.

]) Василій В. Нотіііа сіісіа Іешроге Ратіз. с. ѴШ. 'Г. XXXI, соі. 325А: 
еухоХт'С,6(ЛбѲ-и ха  хоіѵа, ха са>ѵ яолішѵ цоѵоі ехореѵ.

2 ) Так. обр. христіанство не относится безразлично къ неравномѣрному 
до крайности распредѣленію земныхъ благъ среди христіанъ, но для него 
прежде всего—въ данномъ случаѣ—важенъ не внѣшній фактъ указаннаго 
неравенства, а собственно лежащее несомнѣнно въ основѣ такого нера­
венства ненормальное внутреннее отношеніе между христіанами, недоста­
токъ или даже полное отсутствіе въ нихъ одушевленія началомъ христіан­
ской любви, прямое и сознательное пренебреженіе этимъ началомъ, рѣши­
тельное попраніе его. Недостижимо, невозможно и даже нежелательно по 
многимъ причинамъ уравненіе въ имущественномъ отношеніи между людьми, 
но съ нравственно-христіанской точки зрѣнія совершенно необходимо, 
чтобы-сглажены были рѣзкія несоотвѣтствія и контрасты въ этомъ отно­
шеніи. Христіанское—не по имени только—общество должно стремиться 
къ такому упорядоченію экономическихъ отношеній, чтобы всякій человѣкъ 
трудящійся имѣлъ не только достаточныя матеріальныя средства къ без­
бѣдному существованію, но и достаточный физическій отдыхъ и доеуг<> для 
своего духовнаго, умственнаго и нравственнаго развитія. Христіанскому 
моралисту весьма неудобно и даже совершенно непозволительно оправды­
вать съ нравственной, нормативной, точки зрѣнія состоянія богатства и 
роскоши, съ одной стороны, бѣдности и нищеты, съ другой,—трактовать 
указанныя явленія какъ совершенно нормальныя, указывать притомъ на 
фактическую невозможность сдѣлать всѣхъ обезпеченными и ссылаться на 
изреченіе Ветхаго Завѣта: „богатъ и нищъ срѣтоста другъ друга“; „обо­
ихъ же Господь сотвори" (Притч. XXII, XXIX, 13. См. въ книгѣ проф. 
М. А. Олесшщксио „Изъ системы христіанскаго нравоученія". Кіевъ 1896 г., 
стр. 408). Моралистъ долженъ обсуждать подлежащіе его изученію факты 
и явленія съ нормативной точки зрѣнія, а не съ точки зрѣнія фактиче­
скаго удобства или неудобства, трудности или легкости осуществленія. 
Что же касается приведеннаго изреченія, то, по совершенно справедли­
вому объясненію св. Григорія Богослова, имъ показывается только то, что



—  149 —

Не только чувство естественной любви, но и требованіе 
справедливости, каковая должна быть присуща и любви хри­
стіанской, побуждаютъ христіанина, какъ и всякаго чело­
вѣка, и налагаютъ на него обязанность—какъ вообще пре­
имущественно заботиться о лицахъ, связанныхъ съ нимъ 
узами родства и нуждающихся въ его помощи, такъ, въ част­
ности, озабочиваться доставленіемъ для ихъ жизни всего 
необходимаго (ср. Мрк. VII, 6—13; I Тим. V, 8). ІІо ученію 
св. Василія Вел., долгъ попеченія о дѣтяхъ необходимо вы­
текаетъ изъ естественной къ нимъ любви отца. Этою есте­
ственною любовію къ дѣтямъ отецъ обязывается имѣть за­
боту и о средствахъ жизни ихъ. Ибо сказано: родители должны 
снискати имѣнія чадомъ (2 Кор. XII, 14), чтобы — сверхъ 
жизни—доставить имъ и средства къ поддержанію жизни ’). 
Однако и въ данномъ отношеніи, по ученію св. отца, должно 
осуществляться подчиненіе естественныхъ привязанностей 
обязанности самоотверженной христіанской любви къ ближ­
нимъ. Святитель указываетъ на то, что, ссылаясь на семью 
и дѣтей для оправданія сбереженія имущества, прикрываясь 
этимъ благовиднымъ предлогомъ, въ дѣйствительности удо­
влетворяютъ обычно „собственному сердцу", страстному вле­
ченію къ матеріальнымъ стяжаніямъ 2).

Вмѣстѣ съ тѣмъ, по святоотеческому ученію, и самая за­
бота о матеріальномъ обезпеченіи не должна переходить пре­
дѣловъ „умѣренности". По ученію названнаго великаго свя­
тителя, желаніе оставить дѣтямъ матеріальное сбереженіе не

и нищій и богатый—одинаково созданіе Божіе, хотя и неодинакова ихъ 
внѣшняя участь. Пусть это—заключаетъ св. отецъ,—подвигнетъ богатаго 
къ состраданію, чтобы онъ не гордился своимъ богатствомъ, но мыслью 
объ общемъ Создателѣ смирялся и располагался къ скромности. Ог. XIV, 
с. XXXVI. Т. XXXV, соі. 905С. „Еслибъ каждый,—по словамъ св. Василія 
В.,—взявъ потребное для удовлетворенія своей нужды (ті}д ьаѵтоѵ Хдеіад) 
излишекъ (то педіттдѵ) предоставлялъ нуждающемуся,—никто не былъ бы 
богатъ, никто не былъ бы и скуденъ {оѵдесд реѵ аѵ цѵ лХоѵаюд, оѵдеід де 
еѵдегід. 1п Шисі (Іісіит еѵап§. с. VII. Т. XXXI, соі. 276В.

х) Василій Вел. Ношіі. іп р заіт. VII, с. III, ѵѵ 4—6. Т. XXIX. Соі. 233 с..
2) Т. X X X , СОІ. 297С: тоѵд паідад лдо^аккеод'В, гцѵ де хаддіаѵ л)що(ро- 

рвѵте.



— 150 —

можетъ оправдывать нечувствительности къ нуждамъ дру­
гихъ людей1). Забота о необходимомъ обезпеченіи дѣтей, 
во всякомъ случаѣ — обязанность заботиться о дѣтяхъ 
и вообще о лицахъ, связанныхъ съ извѣстнымъ человѣ­
комъ семейными узами, представляетъ собою первое осно­
ваніе нравственной позволительности для христіанина со­
хранять за собою извѣстную сумму матеріальной соб­
ственности. Здѣсь требованія христіанской любви не на­
рушаются, но выполняются'— хотя и въ болѣе ограничен­
ной сферѣ,—подчиняясь принципу христіанской справедли­
вости.

Вторымъ подобнымъ основаніемъ служитъ извѣстное обще­
ственное и соціальное положеніе христіанина. И зтотъ по­
слѣдній долженъ сохранять за собою ту сумму матеріаль­
ныхъ благъ, которая необходима для отправленія того или 
иного его служенія въ обществѣ. Въ данномъ случаѣ онъ 
также не нарушаетъ начала любви къ ближнимъ, по скольку 
само общественное служеніе имѣетъ въ виду благо послѣд­
нихъ, осуществляетъ ее опредѣленнымъ дѣятельнымъ обра­
зомъ. Кромѣ того, слѣдуетъ принять во вниманіе и то обстоя­
тельство, что человѣкъ не всегда можетъ проявить свою лю­
бовь къ ближнимъ въ отношеніи имущества путемъ полнаго 
отреченія отъ собственности. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ благо­
разумнымъ и честнымъ употребленіемъ имущества онъ мо­
жетъ принести ближнимъ больше добра и пользы—и при­
томъ на болѣе продолжительное время и большему количе­
ству людей, по сравненію съ тою помощью, какая получи­
лась бы при раздачѣ разомъ неимущимъ всей принадлежащей 
ему собственности. Самъ онъ можетъ пользоваться въ такомъ 
случаѣ изъ своихъ значительныхъ средствъ только въ пре­
дѣлахъ необходимости. Господня заповѣдь учитъ не кидать 
имѣніе, какъ нѣчто дурное, и бѣжать отъ него, но правильно 
имъ распоряжаться. И если кто осуждается, осуждается не 
за то собственно, что имѣлъ у себя, но за то, что худо су­
дилъ объ имѣніи, или не хорошо воспользовался имъ. Ибо

і) ІЬісІ., соі. 2970 ЗООА. Ср. прѳпод. Нила Синайскаго зесііо VI с. I, 
соі. 856АЕ.



— 151 —

безпристрастное и здравое расположеніе къ имѣнію и распо­
ряженіе имъ, сообразное съ заповѣдію, содѣйствуетъ намъ 
во многомъ, и весьма необходимомъ: иногда очищенію Соб­
ственныхъ нашихъ грѣховъ (ср. Лк. XI, 41), иногда же къ 
наслѣдію царства небеснаго и къ пріобрѣтенію неоскудѣваю­
щаго сокровища (Лл. XII, 32—33). По словамъ препод. Марка 
Подвижника, не обладаніе земными благами, кои являются 
созданіемъ Божіимъ, причиняетъ вредъ обладающему ими, 
но отъ неправды происходящее лихоимство и мать его—не­
милосердіе :) * 2).

Профессоръ С. Заринъ.

(Окончаніе слѣдуетъ).

Г Л Т і >  Т~ й  Т і  АіП

!) Т. XXXI, соі. 1145СІ).
2) Бе роепііепііа с. V. Т. ЕХУ соі. 972С.



О Т Д Ѣ Л Ъ  В Т О Р О Й .

Наши новые законы и законо­
проекты о свободѣ совѣсти*).

ѵш.
Въ ноябрѣ 1911 года послѣдовало обсужденіе законопро­

екта о переходѣ изъ одного исповѣданія въ другое въ Г. 
Совѣтѣ. Въ Совѣтской Коммиссіи, на предварительное за­
ключеніе которой былъ отданъ законопроектъ въ Думской 
редакціи, мнѣнія раздѣлились. Меньшинство членовъ выска­
залось за полное отклоненіе законопроекта; большинство же 
согласилось принять законопроектъ лишь въ предѣлахъ 
указа 17 апр. 1905 года. Это мнѣніе было принято и въ об­
щемъ собраніи Г. Совѣта, съ дополненіями и разъясненіями 
въ нѣкоторыхъ пунктахъ.

Министръ Вн. Д. также заявилъ отъ лица Правительства, 
что, по его убѣжденію, основой русской государственной 
жизни является несомнѣнно православіе; поэтому оно при­
знаетъ законопроектъ Г. Думы не пріемлемымъ.

Несостоятельность и неудобопріемлемость законопроекта въ 
редакціи Г. Думы были раскрыты обстоятельно членами 
Г. Совѣта духовнаго сана—архіепископами Николаемъ Вар­
шавскимъ и Арсеніемъ Новгородскимъ. Архіепископъ Ни­
колай указалъ прежде всего на то, что новый законопроектъ 
совершенно не соотвѣтствуетъ принципу, котораго держа­
лась Русь во всю тысячелѣтнюю свою исторію. Принципъ 
этотъ былъ слѣдующій. Русское Царство есть государство право-

*) Продолженіе. См. „Г. Ц .‘- м. Іюль.



—  153 —

славное. Россія прежде всего для русскихъ православныхъ, 
а затѣмъ уже для другихъ народностей и для другихъ вѣръ. 
Обрусить и оправославить все нерусское и неправославное— 
это было всегдашней задачей государства и церкви въ Рос­
сіи. Состоя въ тѣснѣйшемъ союзѣ между собой, Церковь и 
Государство всегда помогали другъ другу въ достиженіи 
этой цѣли. Въ Россіи всегда считали православную вѣру 
единой истинной и спасительной, а потому ей предостав­
лено было особое первенствующее положеніе: прочія же ре­
лигіи состояли на положеніи терпимыхъ. Новыми вѣроиспо­
вѣдными законопроектами указанная система идетъ на смарку; 
объявляется уравненіе истины съ заблужденіемъ и даже съ 
ложью. Ученіе вселенской церкви о православномъ государ­
ствѣ отмѣняется, а на мѣсто него вводится новый принципъ— 
даже не протестантскій, а Толстовскій. Сознательно или без­
сознательно, но Св. Русь хотятъ разрусить и разправославить. 
Что же изъ этого можетъ выйти въ конечномъ результатѣ 
для русскаго государства и православной церкви? Ничего- 
добраго ждать нельзя. Вмѣсто мира и успокоенія въ среду 
народа внесется вражда и озлобленіе, что уже мы видимъ 
на дѣлѣ во многихъ мѣстахъ въ Россіи. Будетъ внесенъ въ- 
жизнь Россіи религіозный анархизмъ, а за нимъ, какъ его 
прямое слѣдствіе, явится и государственный анархизмъ. 
Если государство находитъ возможнымъ санкціонировать всѣ 
безобразія религіозной мысли, то какое же основаніе будетъ 
у него не санкцировать и безобразій политической мысли. 
Если свобода, такъ свобода. Такую прогрессивную эволюцію 
мы видимъ на примѣрѣ Льва Толстого. Онъ началъ съ от­
рицанія Церкви, перешелъ къ отрицанію Христа и Его От­
кровенія, наконецъ къ отрицанію всѣхъ религій, потомъ со­
чинилъ свою религію и кончилъ государственнымъ анархиз­
момъ.—Обидно и прискорбно, говорилъ архіепископъ Нико­
лай, еще и то, что вѣроисповѣдные проекты, касающіеся 
вопросовъ, имѣющихъ для церкви и государства такую пер­
востепенную важность, составляются и проводятся безъ вѣ­
дома и участія Церкви. Такія дѣла должны разсматриваться 
и рѣшаться всероссійскимъ церковнымъ соборомъ вкупѣ съ 
царемъ и представителями отъ Думы и Совѣта, но людьми 
православными (Церк. Вѣд. 1911. №  46. Приб. стр. 1971— 2. 
М® 48. Приб. стр. 2035— 2040).



—  154 —

Архіепископъ Арсеній развивалъ мысль, что принципъ, 
положенный въ основаніе обсуждаемаго законопроекта, зна­
менуетъ собою отдѣленіе Церкви отъ государства. Объ этомъ 
свидѣтельствуетъ примѣръ Западной Европы. Объявленіе 
свободы совѣсти необходимо завершалось атеистическимъ 
государствомъ. Къ этому придемъ и мы, если примемъ пред­
ложенные вѣроисповѣдные законы. Правда, правительство и 
Совѣтская Коммиссія допускаютъ переходъ изъ православія 
лишь въ Христіанское исповѣданіе, и т. обр. ставятъ госу­
дарство на общехристіанскую почву. Но въ сущности здѣсь 
различіе только количественное и временное, а принципъ 
одинъ и тотъ же и въ послѣдовательномъ своемъ развитіи 
онъ также приведетъ къ отдѣленію церкви' отъ Государства. 
Всматриваясь въ наіпу современную вѣроисповѣдную поли­
тику, продолжалъ архіепископъ Арсеній, мы приходимъ къ 
очень печальнымъ выводамъ, Мы видимъ религіозную без­
принципность у составителей проектовъ и непониманіе важ­
ности тѣснаго союза государства съ православною Церковію. 
Мы видимъ, что у насъ, въ нашемъ обществѣ, потускнѣло 
сознаніе истины и заблужденія въ дѣлѣ религіи. Мы не об­
ращаемъ вниманія на то, проводитъ ли извѣстное вѣроученіе 
въ сознаніе народонаселенія истину или заблужденіе, вредно 
или благопріятно оно отражается на умахъ и совѣстп лю­
дей. А между тѣмъ даже съ утилитарной точки зрѣнія то 
направленіе, которое дается умамъ и совѣсти народа извѣст­
нымъ вѣроученіемъ, несравненно важнѣе, чѣмъ тѣ ущербы, 
которые способны наносить обществу секты въ родѣ скоп­
ческой. Почему же мы не обращаемъ на это вниманія? Едва ли 
не потому, что у насъ исчезло пониманіе того, что вообще 
существуетъ на свѣтѣ истина объективная, реальная, а не 
одна только сферистика и субъективные домыслы. Такое яв­
леніе очень печально; оно служитъ показателемъ того, что 
союзъ государства съ Церковію даетъ трещины. Вѣдь суще­
ство этого союза заключается не въ какихъ либо внѣшнихъ 
преимуществахъ, данныхъ государствомъ церкви, а въ томъ, 
что государство почерпаетъ у Церкви руководящіе рёлигі- 
озно-нравственные принципы, которыми и руководится. А 
ослабленіе союза между государствомъ и Церковію въ свою 
очередь угрожаетъ бѣдствіемъ не Церкви только, но и госу­
дарству. Право отступленія отъ православія, предлагаемое



—  155 —

въ проектѣ, значитъ на дѣлѣ и отступленіе отъ русской на­
родности, воспитываемой въ православной вѣрѣ. — Въ за­
ключеніе своей рѣчи архіепископъ Арсеній выразилъ сожа­
лѣніе о томъ, что вѣроисповѣдные проекты составляются 
безъ предварительнаго сношенія съ православною Церковію 
и высказываетъ пожеланіе, чтобы они были предложены на 
обсужденіе всероссійскаго Церковнаго Собора, созваніе ко­
тораго, по его мнѣнію; не отложно. (Церк. Вѣд. 1911. № 50. 

Прибл. стр. 2158— 2162) .

Были въ Г. Совѣтѣ и защитники Думскаго законопроекта— 
это гр. Олсуфьевъ и г. Кони. Они всѣми силами старались 
убѣдить членовъ Г. Совѣта, что измѣна Христіанству со 
стороны христіанина не только допустима, но и совсѣмъ за­
конна: свобода совѣсти выше-де Христа. Гр. Олсуфьевъ 
кромѣ того обрушился на православное духовенство, которое 
„никогда-де не было на надлежащей высотѣ", которое „ни- 
какого-де вліянія на народъ не имѣетъ", и которое-де по 
этому и слушать нечего. Дозволеніе отступничества послу- 
житъ-де на пользу Церкви, такъ какъ заставитъ-де ее прос­
нуться. Нельзя не замѣтить, что лѣвые члены Г, Совѣта го­
ворили больше о постороннихъ предметахъ, чѣмъ по суще­
ству вопроса, и поэтому оставили безъ вниманія политичес­
кую сторону законопроекта, именно вопросъ о томъ, можно ли, 
естественно ли русскому государству, въ виду его Основ­
ныхъ законовъ, становиться на путь, приводящій къ отдѣ­
ленію государства отъ Церкви. А между тѣмъ къ выясненію 
этого вопроса былъ данъ прямой поводъ предложеніемъ 
г. Стишинскаго объ ограниченіи служебныхъ и политичес­
кихъ правъ лицъ, отпавшихъ отъ православія въ не хри­
стіанское исповѣданіе. Напрасно лѣвые члены Г. Совѣта 
старались представить это предложеніе г. Стишинскаго въ 
смыслѣ карательномъ. Г. Стишинскій своимъ предложеніемъ 
имѣлъ въ виду подчеркнуть христіанскій характеръ русской 
государственности. Онъ вызывалъ своихъ слушателей поду­
мать: можетъ ли Христіанинъ быть судьею въ магометан­
скомъ государствѣ, гдѣ судятъ по шаріату и адату, кото­
рыхъ онъ не признаетъ? Точно также можетъ ли быть пра­
вовѣрный мусульманинъ судьей въ Христіанскомъ государ­
ствѣ, 'законы котораго должны быть проникнуты духомъ 
чуждой ему религіи? Лицо, отпавшее отъ православія и



—  156 —

христіанства въ иновѣріе и тѣмъ засвидѣтельствовавшее о 
своемъ предпочтеніи послѣдняго предъ первымъ, порываетъ 
духовную связь съ русскимъ народомъ и тѣмъ самымъ ли­
шаетъ себя права почетнаго участія въ его государственной 
жизни. (Цер. Вѣд. 1911. №  50. Прибл. стр. 2192 —  4). Хотя 
усилія лѣвыхъ и не увѣнчались успѣхомъ, котораго они 
добивались, все таки имъ удалось помѣшать большинству 
членовъ Г. Совѣта стать на надлежащую точку зрѣнія Ос­
новныхъ законовъ и отклонить совсѣмъ дозволеніе перехода 
изъ православнаго Исповѣданія въ инославныя. Постановле­
ніе состоялось въ слѣд. видѣ: переходъ изъ одного христі­
анскаго исповѣданія или вѣроученія въ другое христіанское, 
а равно изъ нехристіанства или язычества въ христіанское 
и во всякое другое нехристіанское вѣроученіе или въ языче­
ство совершается не ранѣе достиженія переходящимъ 21 года 
отъ роду.

Важное исправленіе Думскаго законопроекта было сдѣлано 
въ Г. Совѣтѣ относительно вѣроисповѣданія дѣтей, принад­
лежащихъ отступникамъ отъ православія. Въ Думскомъ 
законопроектѣ было положено, что дѣти, не достигшіе 14 лѣтъ 
возраста, должны обязательно слѣдовать вѣрѣ родителей— 
отступниковъ. Это устанавливалось въ виду естественнаго 
права родителей воспитывать своихъ дѣтей и ради сохра­
ненія мира семейнаго. Но на это нужно замѣтить, что власть 
родителей надъ дѣтьми не имѣетъ безусловнаго характера 
и можетъ быть ограничена во многихъ отношеніяхъ госу­
дарственною властію. Напр. если бы родители стали учить 
своихъ дѣтей физическому или моральному разврату, госу­
дарственная власть должна заступиться за доброе воспитаніе 
малолѣтковъ и поставить ихъ въ условія благопріятныя къ 
тому. Имѣетъ право вступаться въ воспитаніе дѣтей и пра­
вославная Церковь. Вѣдь Церковь есть духовная мать всѣхъ 
членовъ церковнаго общества, которые въ крещеніи родились 
отъ нея благодатнымъ образомъ и дать обѣтъ послушанія 
ея водительству въ Христіанской жизни, Ко всякому хри­
стіанину Православная Церковь приставляетъ въ качествѣ 
попечителя и руководителя въ христіанской жизни или 
воспріемника, который можетъ продолжать принимать участіе 
въ нравственно-духовномъ воспитаніи своего духовнаго сына 
или дочери даже и тогда, когда у нихъ еще находятся въ



— 157 -

живыхъ плотскіе родители. Тѣмъ болѣе должна имѣть при­
ложеніе къ дѣлу обязанность воспріемника, когда плотскіе 
родители воспринятаго умрутъ или измѣнятъ православію. 
Въ трудныхъ и сомнительныхъ случаяхъ Церковь должна 
пригласить пастырей позаботиться о нравственно духовномъ 
воспитаніи дѣтей, принадлежащихъ отпадшимъ отъ право­
славія родителямъ. Фактически такое попеченіе можетъ 
быть возложено, кромѣ воспріемниковъ, на родственниковъ 
или на церковныя братства или на благотворительныя цер­
ковныя заведенія. Государство православное не можетъ ли­
шить Церковь права заботиться о религіозно-нравственномъ 
воспитаніи дѣтей, принадлежащихъ отступникамъ отъ право­
славія, изданіемъ закона подобнаго тому, который начертанъ 
въ проектѣ Г. Думы. Подобный законъ былъ-бы крайней 
обидой для православной Церкви, умаленіемъ ея правъ, 
походилъ бы на поощреніе отступничества отъ православія. 
Въ Евангеліи (Марк. X, 14) разсказывается замѣчательный 
случай отношенія Спасителя къ дѣтямъ, которые желали 
поближе подойти къ нему: оставьте дѣтей приходити ко 
Мнѣ и не возбраняйте имъ сего; ибо таковыхъ есть царствіе 
Божіе.. Не правильно было также жертвовать спасеніемъ дѣ­
тей сохраненію семейнаго мира во чтобы то ни стало; на 
это не даетъ права ясная заповѣдь Христа Спасителя. Не 
думайте, говоритъ Спаситель своимъ ученикамъ, что я при­
шелъ принести миръ на землю. Я пришелъ раздѣлить че­
ловѣка съ отцемъ его и дочь съ матерію ея и невѣстку съ 
свекровью ея. Кто любитъ отца или мать болѣе нежели Меня, 
тотъ не достоинъ Меня (Матѳ. X. 33 — 38). Въ виду всего 
выше изложеннаго нельзя не сочувствовать поправкѣ въ 
этомъ пунктѣ Думскаго законопроекта, сдѣланной въ Г. Со­
вѣтѣ при голосованіи въ слѣд. видѣ: Дѣти, крещенныя въ 
православной вѣрѣ, во всѣхъ случаяхъ подчиняются порядку, 
опредѣленному въ статьѣ первой, значитъ не могутъ быть 
перечисленными въ другое исповѣданіе ранѣе достиженія 
21 года возраста.—(По поводу законопроекта о переходѣ изъ 
православнаго исповѣданія въ другое христіанское. Церк. 
ВѢд. 1911. №.48. Ириб. стр. 2056—8).

Не мало разсужденій потребовалъ и пунктъ объ устано­
вленіи 40-дневнаго срока на увѣщаніе отпадающаго отъ 
православія. Мы знаемъ, что объ этомъ выражалъ пожеланіе



—  158 —

въ своемъ постановленіи и Св. Синодъ. Пожеланіе это обу­
словливается ближайшимъ образомъ практическою надобно­
стію для церковной власти удостовѣриться въ дѣйствитель­
ности желанія извѣстнаго лица выйти изъ состава церков­
наго общества, такъ какъ въ этомъ дѣлѣ нерѣдко встрѣ­
чаются хитрые обманы и дерзкія поддѣлки. А еще чаще 
отщепенцы церковные испытываютъ въ себѣ раздумье, коле­
баніе и дѣйствуютъ подъ вліяніемъ другихъ, Бъ такомъ со­
стояніи они бываютъ очень воспріимчивы къ теплому и за­
душевному слову своего пастыря и легко могутъ оставить 
свое намѣреніе о переходѣ въ другую вѣру или исповѣда­
ніе. Жизненная практика свидѣтельствуетъ, что не менѣе 
половины лицъ, изъявившихъ желаніе перейти въ другое 
исповѣданіе, послѣ увѣщанія оставляютъ свое намѣреніе.— 
Другимъ обстоятельствомъ, говорящимъ въ пользу устано­
вленія извѣстнаго срока на увѣщаніе отступающихъ отъ 
православія, служитъ свойство церковной дисциплины по 
отношенію къ согрѣшающимъ и отпадающимъ отъ Церкви, 
по которому Церковь въ подобныхъ случаяхъ не спѣшитъ 
своимъ окончательнымъ рѣшеніемъ, а предпочитаетъ терпѣ- 
ливо ожидать благопріятной перемѣны въ настроеніи пад­
шихъ членовъ своихъ. Всѣ возгласы лѣвыхъ, раздававшіеся 
въ Г. Думѣ и въ Г. Совѣтѣ, о скорѣйшемъ очищеніи Церкви 
отъ лицъ, не принадлежащихъ къ ней внутренно, по своимъ 
расположеніямъ, проистекаютъ изъ лицемѣрной заботливости 
о вящшей ея чистотѣ и незапятнанности и противны духу 
церковно-покаянной дисциплины. Они забываютъ о глав­
номъ—о спасеніи человѣка, которое Церковь ставитъ на 
первомъ планѣ. Очевидно, свѣтскому правительству нѣтъ 
никакой надобности предупреждать рѣшеніе церковной вла­
сти своею поспѣшностію въ регистраціи отпадающихъ отъ 
Церкви.—Что касается до самого порядка регистраціи отпа­
дающихъ отъ православія, то онъ не долженъ быть явоч­
нымъ. Свѣтская власть не можетъ игнорировать того, что 
въ православной Церкви есть свой порядокъ жизни, своя 
дисциплина, и не можетъ позволить себѣ и другимъ нару­
шать этотъ порядокъ. А порядокъ въ данномъ случаѣ со­
стоитъ въ томъ, что всякій, вступающій въ Церковь посред­
ствомъ крещенія, даетъ предъ нею обѣщаніе пребывать въ 
общеніи ея неизмѣнно до конца своей жизни. По этому.



— 159 —

если онъ нарушаетъ свое обѣщаніе рѣшеніемъ отдѣлиться 
отъ Церкви, то этимъ онъ совершаетъ преступленіе предъ 
Церковію, подлежащее ея суду. Уваженіе къ правамъ пра­
вославной Церкви требуетъ отъ свѣтской власти выждать, 
когда совершится судъ церковный надъ отпадающимъ, окан­
чивающійся его отлученіемъ, и уже послѣ этого допускать 
внесеніе отпаденія въ установленную запись. Значитъ, по 
церковной дисциплинѣ, отпаденіе отъ православной Церкви 
должно быть зарегистровано прежде всего въ документахъ 
церковныхъ, а уже потомъ должно быть отмѣчено въ записи 
гражданской (По поводу законопроекта. — Цер. Вѣд. 1911. 
№ 48, стр. 2053—56). Госуд. Совѣтъ ограничился однако же 
допущеніемъ сорокадневнаго срока для регистраціи отсту­
пающихъ отъ православія (Цер. Вѣд. ібП . № 47, стр. 2021).

Въ виду исправленій, которымъ подвергся въ Г. Совѣтѣ 
Думскій законопроектъ о переходѣ изъ одного исповѣданія 
въ другое, онъ долженъ былъ поступить въ Согласительную 
Комиссію. Соглашенія въ комиссіи не послѣдовало и зако­
нопроектъ не получилъ силы закона, подобно законопроекту 
о старообрядческихъ общинахъ (Цер. Вѣд. 1911. № 48. Приб. 
стр. 2084—7).

Въ 42 засѣданіи Госуд. Думы, происходившемъ по янв. 
1912 цода, заявлено было, что на разсмотрѣніе Думы посту­
пилъ докладъ комиссіи по вѣроисповѣднымъ вопросамъ, вне­
сеннымъ Министромъ Вн. Дѣлъ: а) законопроекту объ ино­
славныхъ и иновѣрныхъ религіозныхъ общинахъ и б) по 
проекту правилъ о сектантскихъ общинахъ (Сессія 5, стр. 1380). 
Въ засѣданіи 122, происходившемъ 2 мая 1912 года, зая­
влено о поступленіи на разсмотрѣніе Думы доклада комиссіи 
по вѣроисповѣднымъ вопросамъ по внесеннымъ Министромъ 
Вн. Д. законопроектамъ: а) объ упорядоченіи гражданско- 
правоваго положенія сектантовъ, браки которыхъ не запи­
саны въ метрическія книги и б) объ узаконеніи браковъ, 
заключенныхъ по обрядамъ инославныхъ и иновѣрныхъ 
исповѣданій лицами, числившимися православными до изда­
нія Высоч. указа 17 апр. 1905 года и происшедшаго отъ 
сихъ браковъ потомства (Сессія У, стр. 4038).

Въ Стеногр. Отчетѣ о 43 засѣданіи Г. Думы, происходив­
шемъ 11 янв. 1912 года, значится на стр. 1427—8 слѣд.: 
,.Баронъ Розенъ—докладчикъ комиссіи по вѣроисповѣднымъ



-  160 —

вопросамъ: Господа! Настоящій (?) законопроектъ былъ вне­
сенъ правительствомъ въ прошломъ году. Онъ былъ раз­
смотрѣнъ Комиссіей по вѣроисповѣднымъ вопросамъ, кото­
рая вполнѣ раздѣляетъ изложенныя въ немъ соображенія 
и предлагаетъ принять этотъ законопроектъ цѣликомъ. Я съ 
своей стороны прошу признать этотъ (?) законопроектъ спѣш­
нымъ.—Предсѣдательствующій: По законопроекту (?) заявлена 
спѣшность. Угодно признать законопроектъ спѣшнымъ? За­
конопроектъ принимается въ трехъ обсужденіяхъ, согласно 
докладу Комиссіи, безъ преній и поправокъ и передается 
въ редакціонную Комиссію". Какой законопроектъ здѣсь ра­
зумѣется, изъ Стен. Отчета не видно.. Кто заинтересуется 
имъ, тому придется, навести справки въ канцелярій Г. Думы.

IX.

Пока происходило изложеннымъ выше порядкомъ обсу­
жденіе вѣроисповѣдныхъ законопроектовъ, жизнь шла своимъ 
чередомъ и пользовалась Выс. указомъ 17 апр. 1905 г. По­
требовались по указанію жизни дополнительныя правитель­
ственныя распоряженія относительно примѣненія на прак­
тикѣ даннаго права перехода изъ православнаго исповѣданія 
въ инославныя и изъ одного инославнаго исповѣданія въ 
другое. Относительно перехода изъ православнаго исповѣ­
данія даны были Министромъ Вн. Д. правила отъ 18 авг. 
1905 г. за № 4628. По этимъ правиламъ переходъ долженъ 
совершаться при посредствѣ мѣстнаго губернатора, которому 
положено увѣдомлять мѣстное инославное духовное началь­
ство о желаніи извѣстнаго лица присоединиться къ его испо­
вѣданію, а по состоявшемся присоединеніи дать знать о семъ 
духовному начальству православнаго исповѣданія. Св. Синодъ, 
заслушавши эти правила, распорядился съ своей стороны 
циркулярнымъ указомъ 14 дек. 1905 г. привести объ нихъ 
въ извѣстность приходскихъ священниковъ, съ присовокупле­
ніемъ напоминанія объ ихъ обязанности совершать отпадаю­
щимъ отъ православія увѣщанія въ теченіе указаннаго три­
дцатидневнаго срока. См. Приложеніе.

Другимъ вопросомъ, требовавшимъ разъясненій и распо­
ряженій административной власти, явился вопросъ о съѣз­
дахъ и собраніяхъ сектантовъ. Съ изданіемъ закона о сво-



—  161 —

бодѣ совѣсти у сектантовъ всѣхъ направленій и оттѣнковъ 
явился приливъ необычайной энергіи къ расширенію своей 
дѣятельности, проистекавшій изъ сознанія, что болѣе благо­
пріятнаго времени для этого пожалуй не скоро дождешься. 
Въ теченій двухъ только лѣтъ послѣ этого у нихъ состоя­
лось около десяти съѣздовъ. На этихъ съѣздахъ сектанты 
подвергли тщательному обсужденію всѣ права, какія имъ 
дарованы новыми законами. Здѣсь же они выработали себѣ 
новую организацію, сплотившую ихъ въ одинъ общій 
союзъ.

Всѣ сектантскія общины, находящіяся въ предѣлахъ южно- 
русскихъ губерній, большею частью принадлежащія къ послѣ­
дователямъ штундо-баптизма, на общей конференціи въ Ро­
стовѣ на Дону 31 мая 1906 года объединились не только 
со всѣми остальными штундо-баптистами, но и съ менони­
тами, пашковцами, христіанами евангелическаго исповѣданія 
въ одинъ общій союзъ „Евангелическихъ христіанъ-бапти- 
стовъ“. (Скворцовъ. Миссіонерскій Посохъ. 1912, стр. 452—3). 
Управленіе дѣлами этого союза принадлежитъ Общему Со­
бранію представителей союза. Общій съѣздъ союза собирается 
по мѣрѣ надобности и составляется изъ представителей 
общинъ, входящихъ въ составъ союза. Съѣздъ принимаетъ 
общины въ союзъ и исключаетъ изъ союза, избираетъ чле­
новъ Союзнаго Правленія и вспомогательныя комиссіи и ре­
визуетъ отчетность союзныхъ кассъ. Дѣловыя рѣшенія Съѣзда 
обязательны для всѣхъ общинъ союза; рѣшенія же его по 
вопросамъ духовнымъ имѣютъ характеръ совѣтовъ или по­
ученій. Исполнительнымъ органомъ съѣзда служитъ Правле­
ніе союза (тамъ же стр. 309, 312). Союзъ русскихъ еванге­
лическихъ христіанъ подчиненъ Всемірному баптистическому 
союзу. Подобная же организація существуетъ и у адвенти­
стовъ 7-го дня (стр. 431—435). Такимъ же образомъ и старо­
обрядческія согласія не рѣдко устрояютъ съѣзды подъ име­
немъ соборовъ для обсужденія своихъ дѣлъ (стр. 445). Та­
кимъ образомъ у старообрядческихъ согласій и у многихъ 
сектантскихъ организацій періодическіе съѣзды и собранія 
составляютъ принадлежность строя ихъ управленія. Между 
тѣмъ въ законахъ объ организаціи сектантскихъ общинъ о 
съѣздахъ умолчано; разрѣшеніе съѣздовъ стало дѣломъ 
усмотрѣнія Министра Вн. Д.

ГОЛОСЪ Ц ЕРКВИ. 11



—  162 —

Не имѣя подъ рукой законнаго основанія къ запрещенію 
съѣздовъ, Министръ Вн. Дѣлъ, согласно духу времени, раз­
рѣшавшему всякаго рода общественные съѣзды, не считалъ 
нужнымъ и возможнымъ стѣснять сектантовъ въ ихъ жела­
ніяхъ собираться по своимъ надобностямъ. Единственнымъ 
ограниченіемъ со стороны Министра занятій сектантовъ на 
съѣздахъ была программа, которою обыкновенно снабжалъ 
онъ каждый изъ сектантскихъ съѣздовъ. Такая свобода со­
браній не замедлила сказаться на дѣлѣ разными злоупотре­
бленіями, вредными для Православной Церкви и порядка 
общественнаго. Министерство Вн. Дѣлъ само скоро замѣтило 
эти злоупотребленія. Они состояли въ слѣдующемъ: хода­
тайства о разрѣшеніи съѣздовъ возбуждались не уполномо­
ченными на это представителями сектантскихъ общинъ и 
обществъ, а отдѣльными лицами, и въ большинствѣ случаевъ 
одними и тѣми же. Эти же самые лица въ большинствѣ слу­
чаевъ были и руководителями съѣздовъ, что указывало на 
искусственность поводовъ къ съѣздамъ. Съѣзды собирались 
не въ центрахъ разселенія сектантовъ, а въ большихъ горо­
дахъ, какъ бы для привлеченія наибольшаго вниманія къ 
нимъ постороннихъ лицъ. Къ участію въ съѣздахъ пригла­
шались не только сектанты разныхъ ученій со всѣхъ кон­
цовъ государства, но и иностранцы. При такихъ условіяхъ 
съѣзды не являлись, какъ бы слѣдовало при нормальномъ 
порядкѣ вещей, выраженіемъ назрѣвшихъ потребностей бо­
лѣе или менѣе обширнаго круга послѣдователей даннаго 
вѣроученія, требующихъ совмѣстнаго обсужденія, но полу­
чили характеръ агитаціонныхъ собраній, созываемыхъ въ 
цѣляхъ искусственнаго оживленія сектантскаго движенія. 
Тотъ же выводъ получается и изъ разсмотрѣнія характера 
занятій съѣздовъ. Большая часть съѣздовъ, не выходя фор­
мально изъ предѣловъ утвержденныхъ Министромъ про­
граммъ, сводили дѣловую часть ихъ почти на нѣтъ, а пре­
вращали собранія въ сплошную религіозную манифестацію 
въ родѣ митинговъ. Въ рѣчахъ ораторовъ на этихъ собра­
ніяхъ сообщалось объ успѣхахъ миссіонерской дѣятельности 
секты, о ея процвѣтаніи въ иностранныхъ государствахъ и 
въ Россіи, о всемірномъ ея значеніи и проч. Иногда цѣлыя 
засѣданія посвящались изложенію догматическаго ученія 
секты и такимъ образомъ давался публичный урокъ Кати-



—  163 —

хизиса даннаго вѣроученія всѣмъ присутствующимъ, среди 
которыхъ было очень много постороннихъ. Такимъ образомъ 
на съѣздахъ происходила въ широкихъ размѣрахъ публич­
ная пропаганда сектантскихъ лжеученій. Для прекращенія 
такихъ нежелательныхъ безпорядковъ на съѣздахъ Министръ 
Вн. Дѣлъ призналъ нужнымъ составить и циркулярно пред­
писать губернаторамъ Правила о сектантскихъ съѣздахъ 
31 марта 1 910  года *). Они направлены противъ тѣхъ непо­
рядковъ, которые были замѣчены на съѣздахъ въ прежнее 
время. Изъ нихъ можно указать наслѣдующія: Установлено 
въ правилахъ, что предметами докладовъ и сужденій на 
съѣздахъ могутъ быть только вопросы, непосредственно за­
трагивающіе интересы даннаго вѣроученія въ предѣлахъ 
россійской имперіи. Для наблюденія за этимъ и вообще за 
порядкомъ на съѣздахъ долженъ присутствовать представи­
тель Министерства Вн. Дѣлъ. Иностранцамъ запрещено имѣть 
голосъ на съѣздахъ сектантовъ. Лучше было бы, конечно, 
совсѣмъ иностранцевъ лишить права участвовать въ самыхъ 
собраніяхъ. Очень жаль также, что въ правилахъ не содер­
жатся запрещенія доступа на сектантскія собранія лицамъ 
постороннимъ, хотя Министерство и находило это присут­
ствіе постороннихъ вреднымъ непорядкомъ.

Значительное время послѣ объявленія свободы совѣсти не 
было также опредѣленныхъ правилъ и для устроенія сектан­
тами молитвенныхъ собраній. Это обстоятельство также 
было причиной разныхъ недоразумѣній и злоупотребленій. 
Недоразумѣнія состояли въ томъ, что мѣстныя власти иногда 
предъявляли устроителямъ и посѣтителямъ молитвенныхъ 
собраній сектантовъ рядъ требованій, не основанныхъ на за­
конѣ и такимъ образомъ стѣсняли свободу исповѣданія. Съ 
другой стороны сектанты устраивали подъ видомъ молитвен­
ныхъ собраній публичныя собранія для рефератовъ, чтеній 
и собесѣдованій на религіозныя темы, устраивали религіоз­
ныя собранія въ такихъ мѣстностяхъ, гдѣ послѣдователей 
даннаго вѣроученія совершенно не имѣется, придумывали 
дѣтскія собранія для сообщенія катихизическихъ свѣдѣній 
объ ученіи своей секты дѣтямъ лицъ не принадлежащихъ къ

О Этотъ циркуляръ напечатанъ въ Церк. Вѣдом. 1910, № 13, стр. 146—8. 
Перепечатанъ въ Миссіонерскомъ Посохѣ Скворцова 1912, стр. 484—488.

11*



164 —

ихъ сектѣ, допускали на собраніяхъ не только публичное 
поношеніе ученія православной Церкви и ея. установленій, 
не только открытый призывъ къ отдѣленію отъ православія, 
но и кощунство. Для предотвращенія упомянутыхъ нежела­
тельныхъ явленій Министерствомъ Вн. Дѣлъ изданы 4 окт. 
1910 года Правила для устроенія сектантами молитвенныхъ 
собраній. Въ этихъ правилахъ точно различаются молитвен­
ныя собранія отъ собраній для религіозныхъ собесѣдованій. 
Богослужебныя собранія совершаются безъ разрѣшенія пра­
вительственной власти, если они происходятъ въ храмахъ 
или молитвенныхъ домахъ, устроенныхъ съ надлежащаго 
разрѣшенія, а также въ постоянныхъ молитвенныхъ помѣще­
ніяхъ, надлежащимъ порядкомъ заявленныхъ. Въ этихъ слу­
чаяхъ только о частныхъ молитвенныхъ собраніяхъ слѣдуетъ 
давать знать мѣстной полицейской власти. Для устроенія же 
молитвенныхъ собраній внѣ храмовъ и постоянныхъ помѣ­
щеній требуется разрѣшеніе мѣстной полицейской власти. 
На богослужебныхъ собраніяхъ сектантовъ присутствуетъ, 
по назначенію мѣстной административно-полицейской власти, 
компетентное лицо, которому отводится соотвѣтствующее мѣ­
сто на собраніи. Это лицо наблюдаетъ за тѣмъ, чтобы подъ 
видомъ молитвенныхъ собраній не устроялись собранія иного 
рода,—чтобы въ собраніи не происходило поруганія догма­
товъ, обрядовъ и установленій православной Церкви и не 
допускалось призыва къ отпаденію отъ нея. Въ первомъ 
случаѣ должностное лицо, по двукратномъ предупрежденіи, 
закрываетъ собраніе, а во второмъ, по составленіи протокола, 
доводитъ о незаконныхъ дѣйствіяхъ до свѣдѣнія подлежа­
щей власти для привлеченія виновныхъ къ уголовной отвѣт­
ственности по ст. 73, 74 и 90 Угол. Улож. Устройство а) мо­
литвенныхъ собраній подъ открытымъ небомъ, б) ритуаль­
ныхъ шествій (не считая похоронныхъ, совершающихся въ 
обычномъ порядкѣ), в) молитвенныхъ собраній для несо- 
верщеннолѣтнихъ сектантскаго исповѣданія разрѣшается Ми­
нистерствомъ Вн. Дѣлъ по мѣрѣ возбужденія о томъ хода­
тайства сектантскими общинами, по особымъ правиламъ. 
Устройство сектантами, состоящими въ русскомъ подданствѣ, 
собраній для рефератовъ, чтеній и собесѣдованій по рели­
гіознымъ вопросамъ происходитъ каждый разъ съ разрѣше­
нія мѣстнаго губернатора, съ соблюденіемъ порядка, поста-



-  165 —

новленнаго въ ст. 4, 6, 8, 10—15 разд. III Выс. утв. 4 марта 
1006 г. временныхъ правилъ о собраніяхъ 1).

Эти правила въ практическомъ ихъ примѣненіи иногда воз­
буждали недоумѣнія, благодаря главнымъ образомъ произ­
вольному ихъ толкованію со стороны сектантовъ, Такъ напри­
мѣръ въ 1911 году была возбуждена одной общиной еванге­
лическихъ христіанъ въ Екатеринославской губерніи жалоба 
на воспрещеніе ей мѣстной полиціей совершать обрядъ вод­
наго крещенія подъ открытымъ небомъ. Министерствомъ разъ­
яснено, что упомянутое желаніе общины не можетъ быть 
удовлетворено, потому что совершеніе крещенія подъ откры­
тымъ небомъ не составляетъ необходимой принадлежности 
вѣроученія евангелическихъ христіанъ и не вытекаетъ изъ 
существа дарованной сектантамъ Монаршею волею вѣроиспо­
вѣдной свободы (Циркул. Мин. Вн. Дѣлъ 15 дек. 1911, №11320. 
Мис. Посохъ стр. 499—500). Въ Циркулярѣ Мин. Вн. Дѣлъ отъ 
10 окт. 1910 г. N° 6333 разъяснено, что проповѣдывать, т. е. 
произносить проповѣди или молитвословія въ помѣщеніи 
молитвенныхъ собраній сектантовъ имѣетъ право не только 
признанный правительствомъ наставникъ, но и каждый изъ 
присутствующихъ въ собраніи, внѣ зависимости отъ того, 
принадлежитъ-ли онъ къ данной регистрованной общинѣ 
или нѣтъ, и происходитъ ли его проповѣдь въ молитвенной 
залѣ регистрованной общины или въ иномъ заявленномъ мо­
литвенномъ помѣщеніи. Изъ этого само собою вытекаетъ 
право передвиженія проповѣдника изъ одной общины въ 
другую для проповѣди. Однако же это право не можетъ 
быть разсматриваемо какъ право свободной пропаганды сво­
его ученія. Само собой разумѣется, оговаривается Циркуляръ, 
что опредѣлить теоретически границы между дозволенной 
закономъ проповѣдью и возбраняемою въ законѣ пропаган­
дой не представляется возможности. Однако, въ практиче­
скомъ примѣненіи указаніе закона о запрещеніи пропаганды 
и тѣмъ болѣе совращенія не должно вызывать сомнѣній для 
мѣстной администраціи. Въ связи съ этимъ, очевидно, не 
могутъ быть выдаваемы мѣстной администраціей какія-либо

*) Изложенный выше Циркуляръ Мин. Вн. Дѣлъ напечатанъ въ Церк. 
Вѣд. 1911, № 9, стр. 42—44. Перепечатанъ въ Мисс. Посохѣ Скворцова 
стр. 491—497.



—  166

особыя разрѣшенія на объѣзды проповѣдниками общинъ 
или молитвенныхъ собраній, такъ какъ подобнаго рода раз­
рѣшенія неминуемо будутъ приняты какъ способствованіе 
проповѣди и внѣ сектантской среды. Далѣе, очевидно, не 
можетъ почитаться дозволенной раздача приглашеній на мо­
литвенныя собранія сектантовъ среди лицъ, къ данной сектѣ 
не принадлежащихъ, или какого-либо иного рода призывы 
на сектантское богомоленіе—призывныя'афиши, плакаты и т. п. 
(Мис. Посохъ стр. 498—9).—Наконецъ по поводу запрещенія 
въ одномъ мѣстѣ полиціей присутствовать православнымъ 
на богомоленіяхъ баптистовъ было разъяснено Циркуляромъ 
Мин. Вн. Дѣлъ, что принятіе какихъ-либо мѣръ полицей­
скаго характера, направленныхъ къ недопущенію православ­
ныхъ на сектантскія молитвенныя собранія, является не 
основаннымъ на законѣ стѣсненіемъ религіозной свободы 
лицъ православнаго исповѣданія. Не стѣсняя поэтому молит­
венныхъ собраній сектантовъ, гражданская власть обязана, 
однако, наблюдать за тѣмъ, чтобы иновѣрцы, въ томъ числѣ 
и сектантскіе проповѣдники, во время проповѣдей или бого­
служебныхъ дѣйствій, не позволяли себѣ порицать ученія 
или установленій православной Церкви или же призывать 
къ присоединенію къ ихъ ученію православныхъ, и въ слу­
чаѣ учиненія ими такихъ дѣйствій, привлекать ихъ къ 
уголовной отвѣтственности по ст. 73, 74 и 90 ст. Угол Улож. 
(Мис. Посохъ стр. 498).

Правила, изданныя Министерствомъ Внутр. Дѣлъ 4 окт. 
1910 года, однако же не остановили своеволія сектантовъ 
въ дѣлѣ пропаганды, подогрѣваемаго изъ за-границы вра­
гами русской государственности. Сектанты идутъ на проломъ, 
не стѣсняясь правилами. Краснорѣчивое свидѣтельство объ 
этомъ мы находимъ въ Циркулярѣ самого Министерства,, на­
печатанномъ (безъ даты) въ Мис. Посохѣ стр. 500—503. Ми­
нистерство дѣлаетъ благоразумно, предписывая губернской 
власти съ особенною осмотрительностію разрѣшать сектан­
тамъ предусмотрѣнныя въ п. 5 правилъ собранія по рели­
гіознымъ вопросамъ, которыя всего болѣе могутъ быть исполь­
зованы сектантами въ цѣляхъ пропаганды. Нельзя не согла­
ситься съ Министерствомъ и въ томъ его предположеніи, 
хотя и запоздаломъ, что правила 1910 года нуждаются въ 
пересмотрѣ.



—  167 —

Въ какомъ направленіи должно, по мнѣнію Министерства, 
совершаться исправленіе правилъ 4 окт. 1910 года, это можно 
видѣть отчасти въ его заявленіи, напечатанномъ въ газетѣ 
„Россія11 отъ 19 дек. 1912 г. № 2180: Здѣсь Министерство 
сообщаетъ:

„Въ послѣднее время различныя раціоналистическія секты стали про­
являть въ Россіи усиленную дѣятельность по распространенію среди насе­
ленія своихъ ученій. Министерство Вн. Д. не могло не обратить вниманія 
на такое положеніе дѣла, проистекающее изъ тѣхъ исключительныхъ усло­
вій, въ которыхъ оказались фактически сектантскіе духовные наставники, 
а въ связи съ этимъ также на своеобразность ихъ приходской организа­
ціи, совершенно не соотвѣтствующей тому общему укладу приходской 
жизни, который существуетъ и установленъ закономъ у всѣхъ другихъ 
вѣроисповѣдныхъ группъ Имперіи.

Въ то время, какъ вся религіозная жизнь другихъ исповѣданій пріуро­
чена именно къ понятію прихода, существенными элементами котораго и 
по дѣйствующему закону и по авторитетному разъясненію Прав. Сената 
являются наличность съ одной стороны—молитвеннаго дома, какъ центра, 
вокругъ котораго группируются прихожане, а съ другой — духовнаго на­
ставника, какъ руководителя, и притомъ единственнаго, своей паствы, — 
среди сектантовъ не наблюдается подобной тѣсной связи наставника съ 
приходомъ. Наоборотъ, эти два элемента существуютъ у сектантовъ какъ 
бы совершенно независимо другъ отъ друга. Результатомъ этого явилось 
то положеніе, что каждый сектантскій наставникъ считаетъ себя въ правѣ 
проповѣдывать и совершать требы среди любой группы сектантовъ безъ 
всякаго контроля и не спрашивая чьего либо разрѣшенія.

Вмѣстѣ съ тѣмъ Министерство обнаружило, что сектанты даже создали 
совершенно своеобразный институтъ „разъѣздныхъ проповѣдниковъ4*, не 
числящихся ни при какихъ религіозныхъ организаціяхъ; задачей ихъ 
дѣятельности являются исключительно постоянные разъѣзды съ цѣлію про­
повѣдничества.

Находя, что такой характеръ дѣятельности сектантскихъ наставниковъ 
совершенно не отвѣчаетъ тому строю проповѣдниковъ въ законѣ по отно­
шенію ко всѣмъ исповѣданіямъ, не считая (?) и господствующаго прин­
ципа, въ силу котораго компетенція каждаго духовнаго лица, какъ пастыря, 
всецѣло ограничивается предѣлами данной приходской организаціи, Ми­
нистерство Вн. Д., за отсутствіемъ прямыхъ указаній закона, представило 
на разрѣшеніе Прав. Сената вопросъ о подчиненіи этому общему началу 
нашего законодательства и сектантскихъ наставниковъ.

Вмѣстѣ съ тѣмъ по отношенію тѣхъ наставниковъ, которые зарегистро- 
ваны въ качествѣ таковыхъ при общинахъ, образованныхъ въ порядкѣ 
закона 17 окт. 1906 года, Министерство Вн. Д., принявъ во вниманіе, что 
эти духовныя лица, завѣдуя метрическою частію общинъ и пользуясь из­
вѣстными преимуществами, являются какъ бы лицами до нѣкоторой сте­
пени оффиціальными, возбудило въ томъ же порядкѣ также вопросъ объ



—  168 —

установленіи л я  нихъ, на общемъ для духовныхъ лицъ другихъ исповѣда­
ній основанію, извѣстной дисциплинарной отвѣтственности.

Указанныя мѣры, очевидно, не могутъ быть разсматриваемы, какъ огра­
ниченія предоставленныхъ сектантамъ Высочайшими актами 17 апр. 1905 г. 
и 17 окт. 1905 года вѣроисповѣдныхъ правъ уже по тому одному, что эти 
законоположенія, признавшія за сектантами право на легальное существо­
ваніе и на открытое исповѣданіе ими своихъ ученій (что ранѣе не допу­
скалось), не содержатъ никакихъ указаній, чтобы сектантамъ даровалось 
болѣе правъ, чѣмъ надѣлены ими всѣ другія издавна существовавшія испо­
вѣданія, въ томъ числѣ и православная Церковь.

Кромѣ того Министерствомъ предпринято изученіе цѣлаго ряда сектъ, 
основы ученія которыхъ оставались до сихъ поръ невыясненными. Съ 
этою цѣлью Министерствомъ командировано въ различныя мѣстности Россіи 
особое должностное лицо, на которое и возложено изученіе такихъ сектъ 
на мѣстахъ".

Положеніе о сектантахъ требуетъ немедленнаго и серьез­
наго исправленія. Въ этомъ отношеніи нельзя не согласиться 
съ сообщеніемъ Министерства Вн. Д. Но чтобы этого достиг­
нуть вполнѣ, для этого нужно правильно опредѣлить при­
чины прискорбныхъ явленій въ жизни сектантовъ. Мини­
стерство старается обойти молчаніемь эти причины. Оно 
совершенно справедливо считаетъ появленіе у сектантовъ 
„разъѣздныхъ проповѣдниковъ0 явленіемъ ненормальнымъ 
съ точки зрѣнія Устава иностранныхъ исповѣданій. Но при­
чину этого явленія оно указываетъ внѣшнюю — неправиль­
ную организацію прихода, по которой „среди сектантовъ 
не наблюдается тѣсной связи наставника съ приходомъ". 
Между тѣмъ причина этого явленія гораздо глубже — 
въ самомъ ученіи раціоналистическихъ сектъ, исключающемъ 
совершенно институтъ пастырства. Другая причина указан­
наго явленія также внутренняго значенія и заключается въ 
неправильномъ пониманіи свободы совѣсти, признающемъ 
пропаганду существеннымъ признакомъ свободы исповѣданія 
вѣры. Къ тому и другому заблужденію причастно было само 
Министерство. Доказательствомъ причастности Министерства 
къ цервому заблужденію служитъ его воззрѣніе, будто при 
разрѣшеніи существованія сектантскихъ общинъ не нужно 
обращать вниманія на ихъ ученіе,—будто съ точки зрѣнія 
общественнаго благосостоянія всѣ исповѣданія равны, разъ 
они не исповѣдуютъ ученій наказуемыхъ уголовно. О при­
частности Министерства ко второму заблужденію свидѣтель­
ствуютъ его циркуляры, въ которыхъ оно допускало бродя-



—  169 —

чихъ проповѣдниковъ у сектантовъ, считая это явленіе есте­
ственнымъ проявленіемъ свободы проповѣди. Къ счастію, 
Министерство теперь начинаетъ сознавать свои ошибки. 
Остается пожелать, чтобы оно осуществило это сознаніе на 
дѣлѣ. Нужно желать, чтобы оно на будущее время при раз­
рѣшеніи сектантскихъ организацій обращало серьезное вни­
маніе на характеръ ученія сектъ. А для этого оно должно 
позаботиться о собраніи точныхъ и обстоятельныхъ свѣдѣній 
въ лжеученіяхъ различныхъ сектъ порядкомъ, указаннымъ 
нами выше. Всего лучше было бы вести дѣло дознанія сек­
тантскихъ ученій такъ, какъ поступало наше правительство 
при составленіи уставовъ иностранныхъ исповѣданій. При 
этомъ Министерство должно усвоить себѣ и точку зрѣнія 
нашего прежняго правительства, что при утвержденіи, уста­
вовъ сектантскихъ исповѣданій нужно устранять всѣ пункты 
ихъ ученій, неудобные съ точки зрѣнія общественнаго по­
рядка и безопасности. Съ другой стороны Министерство 
должно разстаться съ своимъ мнѣніемъ, будто пропаганда 
тѣсно связана съ свободой исповѣданія вѣры. Что касается 
до организаціи прихода у сектантовъ, то въ недостаткахъ 
ея виновенъ самъ законъ, давшій норму для этой органи­
заціи. Вина закона въ томъ, что онъ думалъ организовать 
сектантскій приходъ въ формѣ гражданской общины, не обра­
щая вниманія на религіозный складъ жизни сектантовъ. При 
исправленіи этой ошибки нужно допустить особенности въ 
приходскомъ строѣ той или другой секты, сообразно харак­
теру ученія секты, какъ это было сдѣлано при составленіи 
уставовъ иностранныхъ исповѣданій.

Кромѣ того, по нашему мнѣнію, для исправленія правилъ 
требуется: а) запретить доступъ въ богослужебныя и не бо­
гослужебныя собранія сектантовъ православнымъ христіа­
намъ, б) запретить участіе въ нихъ иностраннымъ поддан­
нымъ, в) лишить права говорить въ собраніяхъ пріѣзжихъ 
проповѣдниковъ, г) пресѣкать неукоснительно всякія по­
пытки со стороны сектантовъ публичнаго оказательства своего 
вѣроученія вопреки запрещенію закона публичной пропа­
ганды его. Лучшимъ же обезпеченіемъ соблюденія сектан­
тами правилъ, постановленныхъ относительно ихъ съѣздовъ



и собраній, нужно признать постановленіе закрывать безъ 
всякой церемоніи тѣ общины, которыя будутъ упорно нару­
шать указанныя правила о недопустимости воспрещеннаго 
оказательства и публичной пропаганды сектантскихъ 
ученій.

Вообще правила о сектантахъ требуютъ радикальной пере­
работки по началамъ вѣротерпимости, развитымъ въ уставѣ 
иностранныхъ исповѣданій. Подробнѣе будетъ сказано въ 
слѣдующей главѣ.

Профессоръ И. Бердниковъ

(Продолженіе слѣдуетъ).



Законодательство по церковнымъ дѣламъ въ царство­
ваніе. Императора Александра ІІГ).

Отдѣлъ Ѵ-й.

Законодательство о приходскомъ духовенствѣ и монашествующихъ; 
о приходскихъ церквахъ и монастыряхъ.

Глава I.— Приходское духовенство.—Вступленіе въ православный 
храмъ. Одежда клириковъ. Священноучительство. Требоисправле- 
ніе и совершеніе таинствъ. Веденіе церковноприходскихъ доку­
ментовъ. Переходъ духовныхъ лицъ на службу въ другія епархіи. 
Отъѣздъ священнослужителей на востокъ. Гражданскія права 
и преимущества правосл. приходскаго духовенства. Мѣстные 

источники содержанія духовенства.

§ 1. Вступленіе въ православный клиръ. По закону 6 дек. 
1829 г., подтвержденному и дополненному въ 1882 и 1885 г„ 
во священники могутъ быть рукополагаемы, по нуждѣ, лица, 
не окончившія курса наукъ въ духовныхъ семинаріяхъ ‘), 
причемъ, по научному образованію, безукоризненной нрав­
ственности и знанію чина богослуженія, они дожны вполнѣ 
удовлетворять требованіямъ сего сана2). Въ діаконскій санъ 
могутъ быть посвящаемы воспитанники семинаріи, по окон­
чаніи ими курса, а равно и такія лица, кои, по своимъ, 
нравственнымъ качествамъ и познаніямъ, будутъ признаны 
епархіальнымъ преосвященнымъ достойными посвященія въ 
сей санъ; прохожденіе дьяконскаго служенія, будучи есте­
ственнымъ подготовленіемъ къ священству, соединяется, по 
возможности, съ обязанностями законоучителя и учителя въ 
начальныхъ школахъ3). Послѣднее, т. е. учительство въ

*) Продолженіе.—См. „Г. Ц.“ Іюль м. 1913 г.
!) Ц. Вст. № 24, 1882 г. *) ц. Вст. № 9. 1885 г. Опред. Син. № 308-йт 

п. 7-й. 3) ІЬісІет п. 8-й.



— 172 —

церковноприходскихъ школахъ, въ 1886 г. вмѣнено въ не­
премѣнную обязанность діаконамъ 1), а потому всякій, ищу­
щій діаконскаго мѣста, если онъ изъ неокончившихъ курса 
семинаріи, долженъ быть подвергаемъ экзамену, соотвѣт­
ствующему вышеприведеннымъ требованіямъ отъ діакона 2). 
На должность псаломщика, при недостаткѣ въ лицахъ, окон­
чившихъ курсъ въ духовныхъ семинаріяхъ, епархіальнымъ 
преосвященнымъ предоставляется назначать лицъ безуко­
ризненнаго поведенія, твердыхъ въ знаніи Церковнаго устава 
и искусныхъ въ чтеніи и пѣніи церковномъ3).—Мѣста свя­
щеннослужителей и псаломщиковъ могутъ быть занимаемы 
и учителями начальныхъ народныхъ школъ и другихъ учеб­
ныхъ заведеній въ случаѣ, если сіи лица обладаютъ потреб­
ными для священнослужительскаго сана или дожности пса­
ломщика качествами и познаніями4). При посвященіи въ 
священный санъ лицъ, неокончившихъ курса въ духовныхъ 
училищахъ и состоящихъ въ запасѣ арміи, епархіальныя 
начальства, предварительно всякихъ дальнѣйшихъ распоря­
женій, обязаны входить съ особыми ходатайствами въ Синодъ, 
съ представленіемъ документовъ предназначаемаго къ руко­
положенію лица, и могутъ приступать къ рукоположенію не 
прежде, какъ по полученіи увѣдомленія изъ Синода о сдѣ­
ланномъ Военнымъ Министромъ распоряженіи объ исключе­
ніи сказаннаго лица изъ запаса арміи3). Въ случаѣ же при­
нятія въ духовное вѣдомство лица, состоящаго въ дѣйстви­
тельной службѣ, необходимо, чтобы означенное лицо прежде 
-было уволено Высочайшимъ приказомъ изъ военной службы6).

§ 2. Одежда клириковъ. Постановленіемъ Св. Синода 8 февр. 
1815 г. было разъяснено, что священники, не получившіе 
установленныхъ за отличную службу камилавокъ и скуфей, 
при отправленіи требъ на открытомъ воздухѣ, могутъ носить 
скуфью чернаго бархату; опредѣленіями Синода, отъ 1883 года 
за № 104 и 1890 г. № 585, всѣмъ священнослужителямъ 
было предоставлено право употреблять скуфью чернаго цвѣта, 
при отправленіи богослуженія на открытомъ воздухѣ, при­
чемъ предварительно испросивъ на сіе разрѣшеніе у своего

*) Ц. Вст. № 9, 1886 г. 2) Цирк. Ук. Син., А. Завьял. 1886 г. № 21-й, п. 
9-й. ») Ц. Вст. № 9, 1865 г. Опред. Син. -V.’ 308, п. 9-й. 4) Ц. Вст. Л» 17, 
1882 г .5) Цирк. Ук. Син., А. Завьял. № 16, 1888 г. 6) ІЬі<Зет № 4, 1890 г.



— 173 —

епископа, который руководится въ семъ случаѣ собственнымъ 
усмотрѣніемъ, не испрашивая разрѣшенія Синода1).

§ 3. Священноучительство. Кромѣ того Синодъ постановилъ, 
чтобы священники, при произнесеніи проповѣдей по случаіо 
разныхъ общественныхъ событій, особенно смерти извѣст­
ныхъ общественныхъ или литературныхъ дѣятелей, касались 
сихъ событій лишь съ правослано-христіанской точки зрѣнія, 
раскрывали ихъ полезное значеніе лишь для внутренняго 
духовнаго человѣка, съ единственной цѣлью—назиданія по 
Слову Божію и церковному преданію, а не по мудрости че­
ловѣческой, не по духу своего времени. Виновные въ нару­
шеніи должной мѣры проповѣдники обязаны представлять 
свои проповѣди, прежде произнесенія ихъ, на просмотръ 2). 
Еще въ 1821 г. янв. 25 Синодъ предписалъ открыть въ 
многолюдныхъ приходскихъ церквахъ „постоянное препода­
ваніе христіанскаго ученія, въ каждый воскресный день, 
предъ литургіею или послѣ оной", „излагать языкомъ внят­
нымъ и простымъ въ таковыхъ поученіяхъ или бесѣдахъ 
существенныя истины и должности христіанскія" съ приспо­
собленіемъ къ „обстоятельствамъ слушателей" 3) Въ 1886 г., 
(циркулярнымъ указомъ отъ 28-го марта за № 4) Св. Синодъ 
вмѣнилъ духовенству въ обязанность повсемѣстно служить 
по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ вечерню, по уставу, 
съ возможною торжественностью, производя звонъ въ боль­
шой колоколъ, а по окончаніи вечерни, смотря по нуждамъ 
прихожанъ, произносить проповгьди, вести бесѣды о предме­
тахъ вѣры и нравственности, назидательныя поученія, чи­
тать житія святыхъ или же служить молебны съ акаѳистомъ4). 
Въ 1890 г. (циркулярнымъ указомъ отъ 19 іюня за № 
12-мъ), было предписано епархіальнымъ преосвященнымъ 
учредить въ каждомъ приходѣ вѣроучительныя собесѣдова­
нія, при этомъ: а) содержаніе собесѣдованій должно быть 
вѣроучительнымъ (ученіе о 3-хъ лицахъ Божества, вопло­
щеніи Сына Божія, церкви и таинствахъ; изъясненіе литур­
гіи и прочихъ священнодѣйствій, — обычныхъ въ церкви 
обрядовъ) и нравоучительнымъ (разъясненіе заповѣдей Бо-

]) Д. Вст. № 8, 1883 г.,иЦ. Вѣд. 1890 г. № 25. 2) Ц. Ук. Син., А. Зав. 
1893 г. № 10. 3) Ц. Вѣд. № 26, 1890 г. 4) Цирк. Ук. Син., А. Завьял. 
1886 г. № 4.



—  174 —

жіихъ, отчетливое чтеніе Симв. вѣры прихожанами, наученіе 
молитвамъ съ разъясненіемъ смысла ихъ, обличеніе преобла­
дающихъ въ извѣстной мѣстности пороковъ...); б) обязанность 
вести такія собесѣдованія лежитъ на всѣхъ протоіереяхъ и 
священникахъ, которые могутъ приглашать къ сему и своихъ 
діаконовъ и псаломщиковъ, по мѣрѣ подготовленности и усер­
дія послѣднихъ, но подъ своимъ личнымъ наблюденіемъ; 
отъ сей обязанности не освобождаются и законоучители 
учебныхъ заведеній, если они приходскіе священники, а 
равно и прочіе должностные іереи; в) собесѣдованія д. б. 
предлагаемы во всякое время, но обязательно во дни во­
скресные и праздничные; бесѣдовать можно и предъ литур­
гіею, особенно въ тѣхъ селеніяхъ, гдѣ жители, пришедши 
къ утрени, не расходятся по домамъ до обѣдни; но незави­
симо отъ сего и необходимо собесѣдованія должны проис­
ходить послѣ вечерни, которую для сего ранѣе надлежитъ 
начинать; послѣ вечерни или въ храмѣ, или подлѣ него, 
или въ какомъ-либо зданіи близъ него, предлагаются собе­
сѣдованія, на которыхъ слушающіе могутъ и сидѣть; г) со­
бесѣдованія д. б. излагаемы языкомъ простымъ, живымъ, 
по руководству св. писанія и св. отцевъ; могутъ быть чтенія 
по тетради или книгѣ, но непродолжительны, отчетливы и 
въ подтвержденіе сказаннаго устно; д) на собесѣдованія мо­
гутъ быть приводимы и дѣти; могутъ быть задаваемы между 
чтеніями вопросы, кто что знаетъ и к&къ разумѣетъ; особенно 
должно заботиться о дѣтяхъ, работающихъ на фабрикахъ и 
у ремесленниковъ,—священники должны внушать хозяевамъ 
сихъ фабрикъ и ремесленныхъ заведеній, чтобы они отпу­
скали дѣтей въ храмы Божіи по праздникамъ для слушанія 
катихизическихъ бесѣдъх). Для болѣе успѣшнаго веденія 
внѣ богослужебныхъ собесѣдованій и катихизическихъ по­
ученій епарх. преосвященнымъ предписано представлять въ 
Синодъ точныя и обстоятельныя свѣдѣнія о томъ, во всѣхъ ли 
церквахъ ведутся упомянутыя собесѣдованія и поученія, и 
если гдѣ не ведутся, то какія встрѣчены препятствія сему2).

§ 4. Требоисправленіе и совершеніе таинствъ. При погребеніи 
лицъ, скоропостижно умершихъ отъ излишняго употребленія 
вина, вѣдѣніемъ Прав. Сената отъ 10 іюля 1881 г. за № 25,470,

*) Церк. Вѣд. № 26, 1890 г. *) Цирк. Ук. Син., А. Зав. № 8, 1891 г.



— 175

разъяснено, что по ст. 1472-й ул. о нак., которою должны 
руководствоваться въ' подобныхъ случаяхъ мѣстныя, какъ 
гражданскія, такъ и духовныя начальства, могутъ быть ли­
шаемы христіанскаго погребенія только лица, намѣренно 
лишившія себя жизни, къ числу которыхъ не могутъ быть 
отнесены погибающія случайно отъ злоупотребленія крѣп­
кими напитками1). По вопросу о погребеніи священнослу­
жителей и мірянъ въ оградахъ при церквахъ Св. Синодъ 
(въ опредѣленіи отъ 25 авг.—22 сент. 1882 г. за № 1690-мъ) 
высказалъ: ст. 915-я т. XIII уст. медиц. помощ. (Св. Зак. 1857 г.) 
говоритъ только объ отводѣ мѣстъ для общественныхъ клад­
бищъ позади селеній, не ближе полверсты отъ нихъ, а ст. 925-я 
гласитъ: мертвые д. б. погребены на отведенныхъ для того 
кладбищахъ внѣ городовъ и селеній, но ст. 913-я даетъ 
право заключить объ исключеніяхъ изъ общаго правила для 
церковныхъ оградъ какъ городовъ, такъ и селеній, ибо ею 
запрещается устраивать надъ погребаемыми при церквахъ 
к. л. будки для чтенія псалтири; эти исключительные случаи 
погребенія въ церковныхъ оградахъ были уже разъяснены 
въ указѣ Синода, отъ 12 апр. 1832 г., гдѣ въ п. 2-мъ ска­
зано: „при церквахъ, находящихся въ селеніяхъ, но не въ 
самыхъ церквахъ, дозволяется погребать тѣла мѣстныхъ 
протоіереевъ и священниковъ, честно и безпорочно проходи­
вшихъ свое служеніе и христіански скончавшихся “, а въ 
п. 3-мъ: „что же касается прочихъ лицъ, погребеніе оныхъ 
при церквахъ въ селеніяхъ допускать сколько можно рѣже 
и не иначе, какъ по особенному разрѣшенію епарх. архіерея 
и по самымъ уважительнымъ причинамъ, какъ-то: въ бла­
годарность создавшему храмъ своимъ иждивеніемъ, или 
обезпечившему содержаніе причта и притомъ „имѣвшему 
житіе благозаконное и кончину непостыдную"; въ случаѣ же 
перевезенія мертваго тѣла изъ одного уѣзда въ другой, не­
обходимо испросить согласія губернатора (ст. 933, т. XIII, 
уст. медиц. помощ.)2) Въ свою очередь и медицинскій совѣтъ, 
принявъ въ соображеніе, что погребеніе въ оградахъ церк­
вей, какъ священнослужителей, такъ и мірянъ, совершается 
лишь въ рѣдкихъ, исключительныхъ случаяхъ, и что при­
мѣчаніемъ къ 925 ст. уст. медиц. помощ. т. XIII, Св. Зак.

Ч Ц. Вст. № 41, 1881 г. *) Ц. Вст. 1882 г. № 42.



— 176 —

разрѣшается погребеніе умершихъ въ оградахъ монастырей, 
находящихся даже въ городахъ, не встрѣтилъ въ санитарномъ 
отношеніи препятствій къ дозволенію погребать умершихъ 
и при сельскихъ церквахъ. Заключеніе медицинскаго совѣта 
было утверждено министромъ внутреннихъ дѣлъ 17 мая 1882 г.1) 
Въ 1884 г., опредѣленіемъ Синода отъ 24 апр.—11 мая, было 
объявлено по духовному вѣдомству о Высочайшемъ запре­
щеніи употреблять военную музыку при погребеніи лицъ 
невоеннаго званія, причемъ епархіальные преосвященные, и 
особенно приходскіе священники, устраняя, въ . предѣлахъ 
принадлежащей каждому церковной власти, употребленіе 
музыки при совершеніи погребенія, должны разъяснять, что 
музыка, не имѣющая мѣста въ православномъ богослуженіи, 
не должна быть употребляема и при совершеніи религіоз­
наго обряда погребенія 2). По вопросу о бракѣ Св. Синодъ 
опредѣленіемъ отъ 20 мар.—27 апр. 1890 г., разъяснилъ, 
что свидѣтельства о правахъ состоянія, выдаваемыя дѣтямъ 
духовенства изъ дух. консисторій, какъ не замѣняющія для 
нихъ паспортовъ, не могутъ служить документами, достаточ­
ными для безпрепятственнаго ихъ повѣнчанія; въ случаѣ 
же представленія такого свидѣтельства въ числѣ прочихъ 
брачныхъ документовъ, священникъ, совершавшій бракосо­
четаніе, обязанъ, въ силу прил. къ ст. 26-й ч. 1-й т. X  Св. 
Зак. изд. 1887 г., сдѣлать на немъ надпись о времени со­
вершенія брака 3). При вѣнчаніи нижнихъ чиновъ, какъ со­
стоящихъ въ запасѣ арміи и флота, такъ и вышедшихъ въ 
отставку, должно имѣть въ виду слѣдующее: до изданія 
новыхъ правилъ объ учетѣ нижнихъ чиновъ запаса арміи 
и флота (Собр. Узак. и расп. ІІрав. 1886 г. № 14) уволь­
няемые изъ запаса въ отставку нижніе чины получали 
указы объ отставкѣ, служившіе имъ какъ видами на жи­
тельство, такъ равно и удостовѣреніемъ семейнаго положе­
нія, но, по изданіи указанныхъ правилъ, тѣ-же чины снабжа­
ются не указами, а свидѣтельствами о выполненіи воинской 
повинности, которыя видами на жительство и удостовѣреніемъ 
семейнаго положенія не служатъ; въ сихъ свидѣтельствахъ, 
когда отъ состоявшаго въ запасѣ нижняго чина не посту­
пало никакого документальнаго заявленія объ измѣненіи въ

і) ІЬШеш. 2) Ц. Вст. 1884 г. № 22. 3) Ц. Вѣд. 1890 г. № 23.



— 177 —

его семейномъ положеніи, означается только: „что по по­
служному списку, составленному въ такомъ-то году, значился 
холостымъ или женатымъ". Точно также и увольнительные 
билеты для нижнихъ чиновъ, перечисленныхъ изъ войскъ въ 
запасъ, не служатъ видами на жительство сихъ людей, а по­
тому въ выдаваемыхъ имъ билетахъ означается только, хо- 
лосты-ли они или женаты, и свѣдѣніе это берется изъ прі­
емныхъ формуляровъ, составляемыхъ въ присутствіяхъ по 
воинской повинности, при поступленіи людей на службу. 
Такимъ образомъ, выдаваемое нынѣ свидѣтельство о выпол­
неніи воинской повинности удостовѣряетъ лишь прохожденіе 
военной службы предъявителя; слѣдовательно, если-бы кто 
изъ такихъ людей пожелалъ вступить въ бракъ, то священ­
никъ обязанъ требовать отъ него такіе-же документы, какіе, 
при подобныхъ обстоятельствахъ, должны быть представляемы 
всѣми прочими лицами, не бывшими на военной службѣ х)

При повѣнчаніи лицъ, вступающихъ въ новый бракъ, по 
расторженіи прежняго брака, церковные принты обязаны 
требовать отъ сихъ лицъ, въ числѣ прочихъ документовъ, 
надлежаще засвидѣтельствованную копію съ указа Синода о 
расторженіи бракаі) 2). При совершеніи смѣшанныхъ браковъ, 
т.-е. браковъ лицъ православныхъ съ лицами другихъ хри­
стіанскихъ исповѣданій, указомъ отъ 1885 г. за № 7-мъ 
предписано строгое и точное соблюденіе ст. 67, I ч., X т. Св. 
Зак. Гражд. 1857 г. (по продолж. 1876 г.), которая гласитъ: 
„если женихъ или невѣста принадлежатъ къ православному 
исповѣданію, въ семъ случаѣ вездѣ, кромѣ Финляндіи (для 
коренныхъ жителей которой постановлено въ ст. 68-й изъятіе), 
требуется, между прочимъ, чтобы лица другихъ исповѣданій, 
вступающія въ бракъ съ лицами православнаго исповѣданія, 
дали подписку, что не будутъ ни поносить своихъ супруговъ 
за православіе, ни склонять ихъ чрезъ прельщеніе, угрозы, 
или инымъ образомъ, къ принятію своей вѣры, и что рожден­
ныя въ семъ бракѣ дѣти крещены и воспитаны будутъ въ 
правилахъ православнаго исповѣданія; подписка сія берется 
священникомъ предъ совершеніемъ брака по формѣ, къ сей 
статьѣ приложенной. По совершеніи брака, подписка сія 
представляется Епархіальному Архіерею" 3). Въ 1891 г. мая

і) Цир. Ук., А. Завьял. 1889 г. № 2. ») Ц. Вѣд. 1889 г. № 9, см.п. 2-іі,
цирк. ук. Сіш. 10. 3) Цирк. Ук. А. Зав. 1885 г. Л' 7.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 12



— 178 -

11-го Высочайше было утверждено положеніе Комитета Ми­
нистровъ о порядкѣ совершенія браковъ между лицами пра­
вославнаго и католическаго исповѣданія. Такъ-какъ суще­
ствовавшіе до сего времени законы по данному вопросу да­
вали возможность римско-католическому духовенству препят­
ствовать совершенію упомянутыхъ браковъ и этимъ задержи­
вать сліяніе католиковъ съ православными, ибо родившіяся 
въ сихъ бракахъ дѣти должны быть православными, то Ко­
митетъ Министровъ постановилъ: 1) бракъ лица римско-ка­
толическаго исповѣданія съ лицомъ православнаго исповѣ­
данія мож. быть оглашенъ въ одной православной церкви, но въ 
такихъ случаяхъ требуется, чтобы лица римско-католическаго 
исповѣданія, вступающія въ бракъ съ православными, пред­
ставили причту православной церкви, въ которой должно 
быть совершено оглашеніе, взамѣнъ предбрачнаго свидѣ­
тельства приходскаго римско - католическаго священника, 
удостовѣреніе мѣстной полиціи о внѣбрачномъ ихъ состояніи 
и правоспособности ко вступленію въ бракъ и 2) чины мѣстной 
полиціи, при выдачѣ упомянутыхъ удостовѣреній, руковод­
ствуются метрическими свидѣтельствами о рожденіи такихъ 
лицъ, паспортами, легитимаціонными книжками и другими 
видами на жительство, а при доказанной невозможности 
представить таковые—и показаніемъ не менѣе, какъ двухъ 
достовѣрныхъ свидѣтелей 1). Но впослѣдствіи оказалось, что 
законъ 11 мая 91 г. не вполнѣ устранилъ препятствія къ 
заключенію вышеозначенныхъ браковъ, такъ какъ лица рим- 
ско-катол. исповѣданія должны были представлять исповѣд­
ныя свидѣтельства отъ ксендзовъ, а сіи послѣдніе отказывать 
въ выдачѣ таковыхъ свидѣтельствъ.Въ избѣжаніе этого Синодъ 
указомъ, отъ дек. 18-го 1891 г. за М 16-мъ, предписалъ, чтобы 
священноцерковнослужители при совершеніи браковъ между 
лицами православнаго и римско-католическаго исповѣданій 
не требовали отъ послѣднихъ представленія исповѣдныхъ 
свидѣтельствъ отъ ксендзовъ2). Этимъ распоряженіемъ Си­
нода былъ положенъ конецъ вмѣшательству, впрочемъ, до 
Синодскаго указа 1891 г. за № 16-мъ, законному, римско- 
католическаго духовенства въ смѣшанные браки, заключаемые

!) Цирк. Ук. Син., собр. А. А. Завьял. 1891 г. № 7 ■ П. С. Зак. Т. XI, 
.№ 7682. >) ІЬісІеш. № 16.



— 179

между лицами православнаго и римско-католическаго испо­
вѣданій.

§ 5. Веденіе церковно-приходскихъ докужнтовъ. На обязанно­
сти церковныхъ принтовъ возложено существующими зако­
ноположеніями веденіе слѣдующихъ церковно-приходскихъ 
документовъ: а) клировыхъ вѣдомостей (Св. Зак. 1876 г. т. IX 
Уст. о сост. ст. ИЗО), б) метрическихъ книгъ о рождающихся, 
бракосочетающихся и умершихъ (того-же тома ст. 1033— 
1034), в) обыскныхъ книгъ (т. X, ч. I, Зак, Гр. по прод. 
1887 г. ст. 28), г) исповѣдныхъ росписей о бывшихъ и не­
бывшихъ у исповѣди и святаго причастія (Уст. Конс. 1883 г. 
ст. 16) и д) приходо-расходныхъ книгъ о церковныхъ сум­
махъ, а также и выдача метрическихъ выписей о лицахъ 
правосл. исповѣданія мужескаго пола, состоящихъ на очереди 
отправленія воинской повинности (ст. 106 и 107 Уст. о воин. 
повин.). Въ 1892 г., опредѣленіемъ Синода отъ 9—20 окт. за 
№ 2575-мъ, было подтверждено, чтобы всѣ сіи документы, 
на основаніи Высочайше утвержденнаго 24 янв. 1822 г. мнѣ­
нія Госуд. Совѣта и неоднократныхъ Синодскихъ опредѣле­
ній, были ведены исключительно на бланкахъ, изготовляемыхъ 
въ Москов. Синодальной типографіи и чтобы для сей цѣли 
отнюдь не употреблялись пробѣльные листы, печатаемые въ 
частныхъ типографіяхъ или бланки домашняго приготовле­
н ія1). Въ частности, относительно правильности веденія метри­
ческихъ книгъ было постановлено, чтобы: а) записи событіи 
смерти и погребенія такихъ лицъ другихъ христіанскихъ 
исповѣданій, кои были погребаемы православными священ­
никами, были вносимы въ метрическія книги православныхъ 
церквей (опред. Син. отъ 20 окт. 1882 г. № 2282) 2), б) въ 
метрическихъ записяхъ о рожденіи и крещеніи младенцевъ 
родители сихъ младенцевъ означались по ихъ званію и со­
стоянію, а отнюдь не по учебному заведенію, въ коемъ 
воспитывались (Синодал. указъ отъ 1889 г. за № 1-го)3), и 
в) священноцерковнослужители записывали въ метрическихъ 
книгахъ дѣтей, которыя рождаются отъ матерей, состоящихъ 
въ законномъ дракѣ, незаконнорожденными лишь въ томъ слу­
чаѣ, когда законность рожденія младенца оспаривается только

!) Церк. Вѣд. № 44, 1892 г. 2) Ц. Вст. 1882 г. № 50. 8) Цпрк. Ук. Син., 
собр. А. З&вьял. 1889 г. Л» 1.



—  180

мужемъ его матери (ст. 127, I ч. т. X, Св, Зак. изд. 1857 г. 
и ст. 1348 уст. гражд. суд. Имп. Александра И-го) и когда 
младенецъ признанъ незаконнорожденнымъ судебными уста­
новленіями, такъ какъ, на основаніи 1346—1353 ст. уст. 
гражд. судопр., только сіи установленія рѣшаютъ означенный 
вопросъ, а до обязанности принтовъ онъ не относится (опред. 
Син. 1887 г. № 2, 138) :). Что касается выдачи метрическихъ 
справокъ, то опредѣленіемъ Синода, отъ 6 мая—19 іюня 81 г. 
за Ліо Ю22, было предоставлено церковнымъ принтамъ право 
выдачи, по требованіямъ волостныхъ правленій, справокъ 
изъ метрическихъ книгъ на предметъ освобожденія семействъ 
крестьянъ селеній, уплачивающихъ подати безъ круговой 
поруки, отъ взноса оброка за убылыхъ членовъ, а также за 
неспособныхъ къ труду по дряхлости, съ тѣмъ, чтобы со­
браніе свѣдѣній изъ метрическихъ книгъ они могли предо­
ставлять волостнымъ старшинамъ съ писарями, которые обя­
заны дѣлать это въ церкви, въ приличномъ мѣстѣ и въ 
присутствіи кого-либо изъ причта, имѣющаго наблюдать за 
цѣлостію метрическихъ документовъ 2). При составленіи-же 
метрическихъ выписей о лицахъ, подлежащихъ призыву къ 
исполненію воинской повинности, и доставленіи таковыхъ 
выписей подлежащимъ городскимъ управамъ и волостнымъ 
правленіямъ, должно строго руководиться ст. 106 и 107 Уст. 
о воин. повин. изд. 1876 г. (опред. Син. отъ 1883 г. № 191-й)3). 
Съ 1885 г., согласно циркуляру Министра Внутр. Дѣлъ отъ 
16 янв. 85 г. за № 1-мъ, собраніе справокъ изъ метрическихъ 
книгъ мѣстныхъ церквей о членахъ крестьянскаго семейства, 
призывающихся къ отбыванію воинской повинности, для по­
вѣрки крестьянскихъ посемейныхъ списковъ, должно произво­
диться самими волостными старшинами и писарями въ при­
личномъ мѣстѣ и въ присутствіи кого-либо изъ церковнаго 
причта4), причемъ подъ „мѣстными церквами" должно ра­
зумѣть, согласно цирк. указу Синода отъ 1889 г. № 10, 
собственно церкви, находящіяся въ предѣлахъ волости, 
извѣстному волостному правленію подвѣдомой. Если же во­
лостнымъ правленіямъ, при повѣркѣ посемейныхъ списковъ, 
требуются справки изъ метрическихъ книгъ такихъ церквей,

М Цѳрк. Вст. 1887 г. Л° 48.2)Церк. Вст. 18-Д г. № 27. 3) Ц. Вст. 1883 г. 
№ 8-й. 4) Церк. Вст. Л» 16, 1885 г.



— 181 —

которыя находятся за предѣлами подвѣдомой имъ волости, 
то они должны обращаться съ письменными требованіями 
таковыхъ {справокъ къ надлежащимъ церковнымъ принтамъ, 
а сіи послѣдніе обязаны удовлетворять эти требованія. Со­
браніе же метрическихъ справокъ о членахъ городского се­
мейства, призываемыхъ къ отбыванію воинской повинности, 
для повѣрки городскихъ посемейныхъ списковъ, въ мѣстныхъ 
городскихъ■ церквахъ должно производиться самими членами 
или другими должностными лицами городскихъ управъ и 
замѣняющихъ ихъ учрежденій. Въ случаѣ же необходимости 
добыть таковыя справки изъ метрикъ церквей сельскихъ или 
иногороднихъ. Городскія Управы и равныя имъ учрежденія 
обращаются къ подлежащимъ церковнымъ принтамъ, на обя­
занности коихъ и должно лежать удовлетвореніе подобныхъ 
требованій справкою съ метрическими книгами и сообщеніемъ 
оной по принадлежности тому учрежденію, отъ коего послѣ­
довало письменное по сему предмету требованіе (цирк. указъ 
Св. Син. отъ 1889 г., сент. 7-го, за № 10-мъ) *). При выдачѣ 
метрическихъ свидѣтельствъ о рожденіи и крещеніи дѣтей 
нижнихъ воинскихъ чиновъ, церковные принты должны 
имѣть въ виду, что, согласно п. 4 ст. 64 Уст. о герб. сбор 
изд. 1886 г., сіи свидѣтельства, а равно и свидѣтельства о 
рожденіи и крещеніи дѣтей нижнихъ служителей военной и 
морской службы, почтоваго вѣдомства и другихъ командъ 
или мѣстъ, вмѣстѣ съ прошеніями о выдачѣ таковыхъ сви­
дѣтельствъ освобождены отъ гербоваго сбора 2). По вопросу 
же о томъ, на какихъ именно дѣтей нижнихъ воинскихъ 
чиновъ распространяется дѣйствіе вышеприведенной статьи, 
Прав. Сенатъ разъяснилъ, что упомянутой льготой поль­
зуются: 1) дѣти нижнихъ воинскихъ чиновъ, поступившихъ 
на военную службу при дѣйствіи прежняго рекрутскаго 
устава, хотя бы они въ моментъ рожденія младенца и со­
стояли въ безсрочномъ отпуску или въ отставкѣ, ибо и въ 
семъ положеніи за ними сохраняется воинское званіе и 
2) дѣти нижнихъ чиновъ, поступившихъ на военную службу 
при дѣйствіи устава о воинской повинности, если эти' дѣти 
родились во время состоянія или послѣ смерти ихъ отцовъ 
на дѣйствительной службѣ, а не по зачисленіи ихъ въ за-

г) Ц. Ук. Син., А. Завьяловъ, 1889 г. 10. -) Ц. Вѣд. № 9-й 1892 г.



— 182 —

пасъ или въ отставку, такъ какъ, по отбытіи срока дѣйстви­
тельной службы, лица, поступившія на оную по правиламъ 
уст. о воин. повинн., возвращаются въ ихъ прежнее граждан­
ское состояніе и утрачиваютъ права воинскаго званія *)• 
Въ 1886 г. была измѣнена форма клировыхъ вѣдомостей и 
послужныхъ списковъ для лицъ духовнаго званія; опредѣ­
леніями Синода постановлено: „дополнить установленную для 
клировыхъ вѣдомостей о церковныхъ принтахъ форму, а 
равно и послужные о нихъ списки одною графою, озагла­
вивъ ее слѣдующимъ образомъ: „есть-ли недвижимое имѣніе 
у самого, у родителей или у жены и какое именно" (опред. 
Син. отъ 2/23 іюля 86 г. № 1424)2), а въ клировыхъ вѣдо­
мостяхъ старой формы сіи свѣдѣнія о недвижимой собствен­
ности духовныхъ лицъ помѣщать въ графѣ о прохожденіи 
службы (опред. Син. 1886 г. № 1813)3).

§ 6 . Переходъ священно церковнослужителей на службу въ 
другія епархіи. Лица, имѣющія права на занятіе свяіценно- 
церковнослужительскихъ мѣстъ, въ случаѣ желанія посту­
пить на службу въ предѣлахъ Сибирскихъ епархій, Кам­
чатскаго края и Якутской области, обращаются съ просьбами 
о семъ къ своимъ епархіальнымъ преосвященнымъ, по при­
надлежности, и при этомъ представляютъ въ подлинникахъ 
или засвидѣтельствованныхъ копіяхъ документы о происхож­
деніи, образованіи и поведеніи. Преосвященные, по получе­
ніи таковой просьбы, входятъ въ сношенія съ Преосвящен­
ными тѣхъ епархій, куда кто просится, и о послѣдствіяхъ 
своихъ сношеній, буде получится согласіе на принятіе про­
сителя, доносятъ Синоду для распоряженій объ ассигнованіи 
прогоновъ 4). Права и преимущества службы на должностяхъ 
священноцерковнослужителей въ Сибирскихъ епархіяхъ по 
существующимъ законоположеніямъ изложены въ Опредѣ­
леніи Синода отъ 1891 г. за № 1479 Б). Въ разсматриваемый-же 
нами періодъ по данному вопросу состоялись слѣдующія 
постановленія: 1) въ 1882 г. Марта 30-го положено: „канди­
датамъ священства, отправляющимся изъ внутреннихъ гу­
берній Россіи на служеніе въ Тобольскую, Томскую и Ени-

') Собр. Узак. и Расп. Прав. 1892 г. № 8, ст. 724; П. С. Зак. Т. XII, 
8850; Ц. Вѣд. Л» 34, 1894 г. 2) Ц. Вѣсти. 1886 г. № 32. 3) ІЬісІеш № 37. 
4) Церк. Вѣд. № 26, 1891 г. 3) Церк. Вѣд. № 26, 1891 г.



— 183 —

сейскую епархіи, выдавать путевое содержаніе и единовре­
менное пособіе на первоначальное озбаведеніе въ тѣхъ-же 
размѣрахъ, какіе установлены 26 Янв. 1863 г. для кандида­
товъ священства, поступающихъ на службу въ Иркутскую 
епархію, т. е. сверхъ установленныхъ прогоновъ по 60 коп. 
въ сутки на путевое содержаніе и по 300 руб. въ пособіе 
на первоначальное обзаведеніе, съ тѣмъ, чтобы означенныя 
прогонныя и суточныя деньги, а также пособіе на перво­
начальное обзаведеніе были выдаваемы отправляющимся въ 
вышеупомянутыя епархіи, примѣнительно къ Высочайше 
утвержденному, 18 Февр. 1858 г., положенію Сибирскаго Ко­
митета, на мѣстахъ отправленія г); 2) въ 1884 г. Мая 8-го 
въ измѣненіе и дополненіе Высочайше утвержденнаго, 
18 Февр. 1858 г., положенія Сибирскаго Комитета о пред­
ставленіи духовенству Камчатской епархіи нѣкоторыхъ правъ 
и преимуществъ относительно пенсій, добавочнаго жалованья, 
путевыхъ и другихъ пособій (П. С. Зак. Т. XXXIII, № 32788) 
постановлено: а) священно-церковнослужителямъ опредѣлен­
нымъ на службу въ Камчатскую епархію изъ другихъ мѣст­
ностей, если лица сіи, по выслугѣ 5-ти лѣтняго срока въ 
означенной епархіи, будутъ, съ собственнаго согласія, удер­
жаны тамъ на службѣ, выдаются пособія, въ размѣрѣ про­
гонныхъ, суточныхъ и подъемныхъ денегъ, полученныхъ 
ими при отправленіи въ этотъ край; б) право на полученіе 
прогонныхъ денегъ, при выѣздѣ изъ Камчатской епархіи 
(пол. ст. 9), предоставляется вдовамъ и сиротамъ всѣхъ безъ 
изъятія священно и церковнослужителей означенной епархіи, 
при чемъ прогонныя деньги выдаются симъ лицамъ до мѣ­
ста, куда они выѣхать пожелаютъ, съ соблюденіемъ, отно­
сительно размѣра означеннаго пособія, правилъ, постанов- 
'ленныхъ въ ст. 9-ой упомянутаго Положенія 18 Февр. 1858 г., 
и въ приложеніи къ этой статьѣ; в) изложенныя въ ст. 10-й 
того-же Положенія 18 Февр. 1858 г. правила о назначеніи 
пенсій за сокращенные сроки выслуги распространяются на 
всѣхъ вообще священнослужителей названной епархіи, въ 
какихъ-бы мѣстностяхъ оной они не служили и какія-бы 
должности не занимали; г) при назначеніи пенсій тѣмъ ду­
ховнымъ лицамъ сей епархіи, которыя получаютъ содержа-

!) П. С. Зак. Т. II, № 777-й и Ц. Вѣд. № 22, 1882 г.



— 184 —

ніе въ одной общей суммѣ, безъ подраздѣленія на жалованье, 
столовыя и квартирныя деньги, одна четвертая часть годо­
вого оклада считается квартирными деньгами, если полу­
чающія сей окладъ лица не имѣютъ казеннаго помѣщенія, 
а изъ остальныхъ трехъ четвертыхъ частей одна половина 
считается жалованьемъ, а другая—столовыми деньгами; изъ 
обіцаго-же содержанія лицъ, пользующихся казеннымъ помѣ­
щеніемъ, одна половина причисляется къ жалованью, а дру­
гая къ столовымъ деньгамъ *).— Въ 1882 г. Марта 9-го въ 
разъясненіе Высочайше утвержденнаго 29 Ноября 1866 г. 
положенія Кавказскаго Комитета было постановлено: при 
отправленіи изъ внутреннихъ губерній дьяконовъ, псалом­
щиковъ и причетниковъ на священническія мѣста въ Ку­
банское и Терское казачьи войска, выдавать имъ прогоны, 
путевое довольствіе и пособіе на первоначальное обзаведеніе 
въ размѣрѣ, опредѣленномъ для священниковъ2), а въ 1889 г. 
Апрѣля 29-го было отмѣнено Высочайшее повелѣніе, отъ 
20 Сент. 1868 г., о выдачѣ прогоновъ и путевого содержанія 
лицамъ духовнаго званія, поступающимъ изъ другихъ епар­
хій въ епархію Таврическую на священно-церковнослужи­
тельскія мѣста 3).

Отъѣздъ священнослуж ителей на востокъ. Священнослу­
жители, какъ бѣлаго, такъ и монашествующаго духовен­
ства, при поѣздкѣ на востокъ для поклоненія св. мѣстамъ, 
должны запастись отъ своихъ епархіальныхъ архіереевъ, 
кромѣ паспорта, свидѣтельствами, за надлежащею печатью 
и непремѣнно за подписью лично  архіерея, съ обозначеніемъ 
въ сихъ свидѣтельствахъ срока отпуска, времени ихъ посвя­
щенія въ священный санъ и послѣдняго мѣста службы, и 
съ поясненіемъ, что они въ запрещеніи священнослуженія 
не состоятъ, а потому, съ разрѣшенія подлежащаго православ­
наго духовнаго начальства, могутъ священнодѣйствовать въ 
теченіе времени отпуска. Сіи свидѣтельства должно предъ­
являть, вмѣстѣ съ заграничными паспортами, тому пра­
вославному духовному начальству . на востокѣ, отъ коего 
священнослужители желаютъ получить разрѣшеніе на свя- 
іценнослуженіе, а по возвращеніи изъ отпуска въ Россію пред-

‘) П. С. Зак. Т. IV, № 2219. *) П. С. Зак. Т. II, № 727. *) П. С. 
Зак. Т. IX, № 5955-й.



— 185 —

ставлять ихъ лично или чрезъ благочинныхъ своимъ епар­
хіальнымъ архіереямъ для храненія при дѣлахъ консисто­
рій. Священнослужители бѣлаго и монашествующаго духо­
венства, состоящіе въ запрещеніи священнослуженія, не 
имѣютъ права получать заграничные отпуски (опредѣл. Си­
нода ОТЪ 1882 Г. № 1163-Й И 1890 Г. № 2955) г).

§ 8. Гражданскія права и преимущества православнаго при­
ходскаго духовенства. Въ 1883 г. января 25-го священнослу­
жителямъ и церковнымъ причетникамъ православнаго испо­
вѣданія было предоставлено право усыновленія, съ соблю­
деніемъ при этомъ: а) относительно тѣхъ изъ означенныхъ 
лицъ, которыя принадлежатъ къ дворянству,—правилъ, уста­
новленныхъ для сего состоянія; б) относительно непринадле­
жащихъ къ дворянству: священнослужителей — узаконеній 
объ усыновленіи личными дворянами, а церковныхъ причет­
никовъ — постановленій объ усыновленіи почетными граж­
данами. Независимо отъ документовъ, которые должны быть 
прилагаемы при прошеніяхъ объ усыновленіи, упомянутые 
священнослужели и церковные причетники должны предста­
влять и свидѣтельства о разрѣшеніи онаго епархіальнымъ 
архіереемъ" 2). 23 окт. 1881 г. Комитетъ Министровъ разъ­
яснилъ, что лица духовнаго происхожденія, прослужившіе 
въ войскахъ, въ исполненіе -воинской повинности, устано­
вленные сроки и зачисленные въ запасъ арміи, могутъ, со­
гласно 28-й ст. уст. о воин. повинн. 1 янв. 1874 г., посту­
пать на должности псаломщиковъ, если, по полученному въ 
духовно-учебныхъ заведеніяхъ образованію, имѣютъ ца то 
право. Но такъ какъ чины запаса, согласно 23 ст. того же 
устава, призываются на службу, въ случаѣ необходимости 
привести войска въ полный составъ, и отъ такого призыва 
освобождаются лишь лица, поименованныя въ особомъ спискѣ. 
Высочайше утвержденномъ въ 18-й день апрѣля 1877 г. 
(Собр. Узак. и Расп. ІТрав. 1877 г. № 46, ст. 572), а между 
тѣмъ въ спискѣ этомъ псаломщики не поименованы, то Ко­
митетъ Министровъ освободилъ лицъ, поступающихъ изъ за­
паса арміи на мѣста православныхъ псаломщиковъ или испол­
няющихъ ихъ должности, отъ призыва въ армію и въ дѣй-

М Церк. Вст. 1882 г. Л'« 28 и Дерк. Вѣд. 1890 г. № 5. 2) П. С. Зак. т. 
III, Л» 1339; Церк. Вст. № 11, 1883 г.



—  186 —

ствующія команды флота, а равно и отъ службы въ госу­
дарственномъ ополченіи, пока они будутъ состоять на упо­
мянутыхъ должностяхъ ’). Рукоположенные же въ священный 
санъ изъ запаса арміи, согласно той же 28-й ст. уст. о воин. 
повинн., лица духовнаго происхожденія вмѣстѣ съ симъ 
рукоположеніемъ исключаются изъ запаса арміи, согласно 
Высоч. повелѣнію 5 апр. 1877 г., и такимъ образомъ наравнѣ 
съ упомянутыми псаломщиками освобождаются отъ призыва 
въ армію и въ дѣйствующія команды флота, а равно и отъ 
службы въ государственномъ ополченіи, пока будутъ со­
стоять въ семъ санѣ2).

Безпрепятственный переходъ на мѣста священнослужите­
лей, или псаломщиковъ былъ предоставленъ и учителямъ 
народныхъ училищъ и другихъ учебныхъ заведеній ранѣе 
6-ти лѣтъ ихъ учительства, если только они обладаютъ по­
требными для полученія сихъ мѣстъ качествами и позна­
ніями, съ подчиненіемъ въ подобныхъ случаяхъ поступив­
шихъ на мѣста псаломщиковъ дѣйствію 2 п. ст. 62-й уст. о 
воин. повинн. (опред. Син. отъ 1882 г. № 532-й) 3).

Въ 1891 г. 16 авг. Министерство Внут. Дѣлъ увѣдомило 
губернаторовъ, что, согласно опредѣленію Св. Синода, свя­
щенно- и церковнослужители христіанскихъ исповѣданій 
имѣютъ право быть депутатами отъ духовнаго вѣдомства въ 
земскихъ собраніяхъ, въ случаяхъ, предусмотрѣнныхъ ст. 56 
и 57-й Высоч. Утвержденнаго 12 іюня 1890 г. Положенія о 
губернскихъ и уѣздныхъ земскихъ учрежденіяхъ, такъ какъ 
депутаты являются представителями извѣстныхъ учрежденій 
и ограждаютъ интересы послѣднихъ при обсужденіи вопро­
совъ и рѣшенія дѣлъ, подлежащихъ вѣдѣнію земства4 5). Въ 
1885 г. было запрещено священно- и церковнослужителямъ 
избираться въ уѣздныя и городскія присутствія по воинской 
повинности членами отъ призывныхъ участковъ и кандида­
тами къ нимъ, въ виду того, что занятія сихъ присутствій, 
опредѣляемыя ст. 90-й уст. о воин. повинн. изд. 1876 г., не 
соотвѣтствуютъ съ обязанностями священнаго сана6), а также 
запрещено принимать на себя и званіе членовъ правленій и

*) П. С. Зак. т.І, № 477; Церк. Вст. № 7, 1882 г. 2) Церк. Вст. 1877 г.
№ 27; 1832 г. № 7. 3) Церк. Вст. 1882 г. № 17. ■*) Ц. Вѣдом. 1891 г.№ 40.
5) Ц. Вст. 1885 г. № 25/26, опред. Син. отъ 29 мая/4 іюня за № 1801.



— 187 —

совѣтовъ сельскихъ ссудо-сберегательныхъ товариществъ '). 
Въ разсматриваемый нами періодъ Правительство съ рѣд­
кимъ вниманіемъ обсуждало одинъ изъ важныхъ церковныхъ- 
вопросовъ—вопросъ о матеріальномъ обезпеченіи православ­
наго приходскаго духовенства, что и отразилось въ его за­
конодательствѣ. Согласно Высочайше Утвержденнымъ 16 февр. 
85 г. новымъ правиламъ о составѣ церковныхъ приходовъ 
и принтовъ2) съ разъясненіемъ сихъ правилъ въ Синод. 
указѣ отъ 1886 г. за № 21, жалованье каждому изъ членовъ 
церковнаго причта и ихъ преемниковъ должно быть произ­
водимо въ томъ размѣрѣ, въ какомъ производилось въ день 
утвержденія означенныхъ правилъ, т.-е. съ тѣми добавками 
къ установленной нормѣ, которыя были уже сдѣланы, по 
распоряженію епархіальныхъ начальствъ, на счетъ суммъ, 
оставшихся свободными отъ закрытія сверхштатныхъ прич­
товыхъ вакансій; на будущее же время распредѣленіе тако­
выхъ суммъ между членами принтовъ изъято изъ вѣдѣнія 
Епархіальныхъ Преосвященныхъ и представлено усмотрѣнію 
Синода3). Для улучшенія матеріальнаго быта духовенства 
бѣднѣйшихъ и зараженныхъ расколомъ приходовъ, Синодъ, 
въ виду невозможности испросить къ отпуску изъ казны 
сумму для духовенства, не получающаго содержанія изъ 
казны, предложилъ Епархіальнымъ Преосвященнымъ раз­
смотрѣть, не окажется ли возможности постепенно переда­
вать казенное жалованье, вполнѣ или въ извѣстной части, 
получаемое причтами, достаточно обезпеченными мѣстными 
средствами содержанія, принтамъ другихъ, болѣе бѣдныхъ 
и, по преимуществу, зараженныхъ расколомъ приходовъ и 
таковую передачу представлять, согласно указу Синода, отъ 
11 дек. 86 г. за № 21 (и. 12), на благоусмотрѣніе Синода4). 
Въ 1882 г. ноября 2-го Синоду было предоставлено право 
обращать на удовлетвореніе различныхъ нуждъ духовенства 
остатки отъ суммъ, назначаемыхъ, по § 6 ст. 1 — 4 финан­
совой смѣты духовнаго вѣдомства, на содержаніе городского 
и сельскаго духовенства5). Въ силу Высочайшаго соизволе-

М Ц. Вст. 1885 г. 11/12, опред. Син. за № 2406.2) Церк. Вст. № 9, 85 г., 
и Цирк. Ук. Син., А. Завьял. 85 г. Л» 3. 3) Си. собраніе цирк. ук. Син. 
А. Завьял, 86 г. Л» 21. 4) Собр. Цирк. Указ. Син,, А. Завьял. 1888 г. Л» 3. 
’) Ц. Вст. 1883 г. № 5.



— 188 —

нія на возстановленіе постепеннаго отпуска изъ казны суммъ 
на содержаніе духовенства, производимаго правительствомъ 
съ 1842—1860 г., Оберъ-Прокуроръ Синода въ декабрѣ 1892 г. 
внесъ въ Государственный Совѣтъ представленіе объ ассиг­
нованіи въ 1893 г. изъ казны 250,000 руб. на содержаніе 
духовенства и о дальнѣйшемъ продолженій дополнитель­
ныхъ ассигнованій дотолѣ, пока будетъ обезпечено содержа­
ніемъ духовенство во всей Россіи. Государственный Совѣтъ 
Высочайше утвержденнымъ 28-го дек. 1892 г. мнѣніемъ по­
ложилъ: -„внести въ финансовую смѣту Синода на 1893-й г. 
просимую имъ сумму 250,000 руб.“ 1). По вопросу же объ 
увеличеніи на будущее время отпуска суммъ на содержаніе 
православнаго духовенства Государ. Совѣтъ мнѣніемъ, Высоч. 
Утвержденнымъ 23 апр. 1893 г., положилъ: 1) въ дополненіе 
къ суммамъ, ассигнуемымъ на содержаніе духовенства, от­
пускать впредь на тотъ же предметъ по 250,000 руб. въ годъ, 
2) предоставить об.-прокурору Синода, по соглашенію съ Ми­
нистромъ Финансовъ, входить ежегодно, ко времени разсмо­
трѣнія смѣтъ, съ представленіями о постепенномъ увеличеніи 
указанной въ п. 1-мъ суммы въ томъ размѣрѣ, въ коемъ 
это окажется возможнымъ по состоянію средствъ Госуд. Каз­
начейства, до тѣхъ поръ, пока не будетъ назначено содер­
жаніе отъ казны всѣмъ принтамъ въ епархіяхъ Имперіи, 
имѣя при томъ въ виду необходимость скорѣйшаго'достиже­
нія этого дѣла; 3) предоставить Синоду изъ ассигнуемыхъ 
въ его распоряженіе указанныхъ суммъ (п. 1 и 2) назначать, 
сообразуйся съ мѣстными условіями, содержаніе принтамъ, 
не получающимъ такового, или учреждаемымъ вновь, въ 
слѣдующихъ размѣрахъ: а) въ епархіяхъ: въ коихъ введены 
Высоч. Утвержденные штаты 4 апр. 1842 г., атакжевъГру- 
зинскомъ экзархатѣ: священникамъ отъ 100 р. до 600 руб.; 
діаконамъ отъ 80 р. до 300 р., и псаломщикамъ отъ 40 руб. 
до 200 руб. въ годъ, и б) въ епархіяхъ: Рижской, Холмско- 
Варшавской, Туркестанской и Финляндской въ размѣрахъ, 
установленныхъ изданными для сихъ епархій штатами2).

До половины 1887 г. епархіальное духовенство получало 
пенсіи изъ Синода, которому для сего ежегодно открывался 
государственнымъ казначействомъ особый пенсіонный кре-

') Ц. Вѣд. 1893 г. № 10. 2) Ц. Вѣд. № 24, 1893 г.



— 189 —

дитъ всегда въ одной опредѣленной цифрѣ. Вслѣдствіе уве­
личенія числа пенсіонеровъ, Синодъ не могъ удовлетворятъ 
всѣхъ, почему многіе не получали пенсій по нѣскольку лѣтъ. 
Для устраненія сей аномаліи, по ходатайству Синода, епар­
хіальное духовенство въ 1887 г. Іюня 2-го было уравнено въ 
правахъ на полученіе пенсій съ гражданскими и военными 
чинами, а также и неепархіальнымъ духовенствомъ. Съ этого 
времени: 1) пенсіи, назначаемыя Синодомъ священнослужи­
телямъ и ихъ семействамъ на основаніи дѣйствовавшихъ 
до сего времени по духовному вѣдомству постановленій, при­
няты на счетъ общаго пенсіоннаго кредита департамента госу­
дарственнаго казначейства, съ прекращеніемъ отдѣльнаго счета 
пенсіонному кредиту духовнаго вѣдомства; 2) означенныя 
пенсіи производятся на точномъ основаніи постановленій о 
пенсіяхъ по духовному вѣдомству, дѣйствовавшихъ до из­
данія настоящаго узаконенія; 3) изъ пенсій, назначаемыхъ 
вдовамъ и дѣтямъ священнослужителей, въ случаѣ смерти 
вдовъ, производится дѣтямъ, независимо отъ ихъ числа, въ 
пенсію, нераздѣльно въ теченіи сроковъ, указанныхъ въ ст. 
253 и 255 уст. о пенс. (св. зак. т. III, изд, .1876 г.): дѣтямъ 
священниковъ по 25 руб., и дѣтямъ діаконовъ по 10 руб. 
въ годъ*). Кромѣ указанныхъ постоянныхъ источниковъ 
матеріальнаго обезпеченія духовенства, послѣднему были 
предоставлены права на полученіе въ опредѣленныхъ слу­
чаяхъ временныхъ матеріальныхъ поддержекъ. Въ 1889 г. 
января 7-го духовенству, сопутствующему архіереямъ при 
обозрѣніи епархій, предоставлено право на полученіе про­
гоновъ: протоіереямъ на 3 лошади и священникамъ на 2 л .2). 
Священникамъ, вызываемымъ на линію желѣзныхъ дорогъ 
для исполненія духовныхъ требъ, предоставлено, съ 1 февр. 
1894 г., законное право безплатнаго въ предѣлахъ данной 
дороги проѣзда, по получаемымъ отъ дорогъ разовымъ биле­
тамъ3). Въ 1886 г. дек. 15-го православному, а равно и всѣхъ 
вообще вѣроисповѣданій, духовенству предоставлено право 
на полученіе вознагражденія за явку и пребываніе въ об­
щихъ судебныхъ установленіяхъ для привода къ присягѣ 
свидѣтелей и другихъ лицъ по гражданскимъ дѣламъ, имен-

!) П. С. Зак. 'Г. VII. Л? 4522. П. С. 3. Т. IX, №5690. Зі Собр. Узак. 
н Расп. Прав. 1893 г. № 194.



— 190 —

но: 1) по дополненію къ ст. 863-й уст. гражд. судопр. (суд. 
уст. Алекс. ІІ-го изд. 1883 г.)—это вознагражденіе полу­
чается въ размѣрѣ одного рубля съ каждаго дѣла, незави­
симо отъ числа присягающихъ по оному лицъ, а также и 
независимо отъ того, состоялся-ли самый приводъ къ при­
сягѣ, лишь-бы духовное лицо явилось для сей цѣли по 
вызову суда, или было задержано въ немъ (ст. 863х), 2) по 
новому изложенію ст. 864-й того-же устава—деньги, слѣдую­
щія за ст. 858, 862, 863 и 8631, представляются впередъ 
тѣмъ изъ тяжущихся, по просьбѣ котораго производится 
повѣрка доказательства; если-же повѣрка назначена по ус- 
мотрѣнію суда, или по требованію обѣихъ сторонъ, то сіи 
деньги должны быть внесены поровну обѣими сторонами1). 
По вопросу о правѣ православнаго сельскаго духовенства 
пользоваться лѣсомъ изъ казенныхъ и поступавшихъ въ 
надѣлъ крестьянамъ лѣсныхъ дачъ, Совѣтъ Министра Госу­
дарственныхъ Имуществъ 8 апрѣля 1883 г. постановилъ, что 
сельское духовенство имѣетъ право получать безплатно лѣсъ 
на домашнія надобности только изъ тѣхъ дачъ, которыя, 
послѣ выдачи бывшимъ государственнымъ крестьянамъ вла- 
дѣнныхъ записей, поступили за надѣломъ крестьянъ въ 
казну, причемъ такое право духовенства должно быть обу­
словлено имѣющимися у него писцовыми книгами и другими 
документами, а размѣръ отпуска — возможностью онаго по 
состоянію дачъ и требованьямъ правильнаго лѣснаго хозяй­
ства. Во всѣхъ-же прочихъ случаяхъ, т. е. когда при селе­
ніяхъ, въ коихъ проживаютъ священнослужители, или вовсе 
не было лѣсовъ и, слѣдовательно, они отпускомъ лѣса ни­
когда не пользовались, или хотя и были лѣса, но при вы­
дачѣ крестьянамъ владѣнныхъ записей полностію поступили 
въ лѣсной надѣлъ крестьянамъ, право сельскаго духовенства 
на безплатное пользованіе лѣсомъ изъ казенныхъ дачъ, сог­
ласно 264 ст. Лѣсн. уст., должно быть ограничено только 
отпускомъ онаго на постройку сгорѣвшихъ домовъ2). Поста­
вивъ православное сельское духовенство въ весьма тяжелое 
положеніе прекращеніемъ отпуска ему лѣса изъ крестьян­
скихъ дачъ, Совѣтъ Министра, въ исполненіе налагаемой на

і) П. С. Зак. VI, № 4098. 2) Собр. Цирк. Чис. Сим., А. Завьяловъ,
3883 г. № 9.



— 191 —

Министра ст. 264 лѣсн. Уст. обязанности содѣйствовать 
улучшенію быта православнаго духовенства отпускомъ лѣса 
въ необходимыхъ случаяхъ безплатно или по уменьшеннымъ 
цѣнамъ, постановилъ, чтобы Министерство Госуд. Имуществъ 
разрѣшало такіе отпуски не только по отдѣльнымъ единич­
нымъ ходатайствамъ лицъ сельскаго духовенства, какъ , это 
дѣлается, но установило-бы ихъ на будущее время въ видѣ 
постояннаго пользованія во всѣхъ тѣхъ мѣстностяхъ, гдѣ это, 
по хозяйственнымъ соображеніямъ лѣснаго управленія, ока­
жется возможнымъ безъ истощенія казенныхъ дачъ и безъ 
нарушенія правилъ лѣсного хозяйства. Въ виду этого по­
становленія Совѣта Министра Лѣсной Департаментъ пред­
писалъ всѣмъ мѣстнымъ Губернскимъ правленіямъ Государ­
ственными имуществами доставить подробныя соображенія о 
томъ, на какихъ именно основаніяхъ мож. быть на будущее 
время установлено постоянное пользованіе сельскихъ прин­
товъ лѣсомъ изъ казенныхъ дачъ въ каждой губерніи1). 
Товарищъ Мин. Финансовъ въ 1884 г. ноября 5-го разъ­
яснилъ. что, на основаніи п. 4, ст. 45 уст. о Герб. Сб., оп­
латѣ гербовымъ сборомъ не подлежатъ прошенія и другія 
бумаги, означенныя въ п. 1, ст. 6-ой того-же устава, равно 
и разрѣшительныя бумаги не только по дѣламъ о перво­
начальномъ опредѣленіи духовныхъ лицъ на мѣста священ­
но—и церковнослужителей, но и по дѣламъ о перемѣщеніи 
ихъ съ одного мѣста на другое, а также и по дѣламъ о 
рукоположеніи ихъ въ тотъ или другой священный санъ4).

§ 9. Мѣстные источники содержанія духовенства. Матеріаль­
ныя средства, получаемыя православнымъ приходскимъ ду­
ховенствомъ отъ правительства, являются главнымъ и цѣн­
нымъ для него подспорьемъ, но не вполнѣ гарантируютъ 
безбѣдное существованіе его. Песему, на ряду съ симъ источ­
никомъ существовали и существуютъ еще и мѣстныя средства 
содержанія духовенства. Однимъ изъ сихъ средствъ является 
содержаніе, добровольно назначаемое мѣстнымъ принтамъ по 
мірскимъ приговорамъ крестьянскихъ обществъ на счетъ 
міаскихъ сборовъ, или складокъ. Въ виду того, что приго­
воры сіи нерѣдко нарушаются крестьянскими обществами и

*) Цирк. Ук. Син. 1882 г. № 9, собр. А. Завьяловъ. 2) Ц. Вст. № 8, 
1885 г.



— 192 —

что принужденіе обществъ къ исполненію приговоровъ чрезъ 
мѣстную полицію, допускаемое 190-й ст. общ. полож. о крест., 
вышедшихъ изъ крѣпостной зависимости (прил. къ IX т. 
Зак. о сост. изд, 1876 г.), какъ вызывающее жалобы и не­
удовольствія со стороны прихожанъ, крайне нежелательно, Св. 
Сицодъ указомъ, отъ 1892 г. за № 12, предписалъ, • чтобы 
причты отнюдь не обращались къ гражданскимъ начальствомъ 
съ просьбами о взысканіи слѣдующаго имъ по приговорамъ 
крестьянскихъ обществъ, составленнымъ согласно ст. 52, 54 
и 57 Общ. ІІолож. о крест., содержанія. При неисполненіи упо­
мянутыхъ приговоровъ обществами, причты должны огра­
ничиваться лишь мѣрами нравственнаго воздѣйствія на при­
хожанъ и при безуспѣшности сего доносить Епарх. Началь- 
ствамъ, отъ коихъ зависитъ перемѣщеніе въ таковыхъ слу­
чаяхъ причтовъ на другія мѣста, съ причисленіемъ неис­
правныхъ обществъ къ сосѣднимъ приходамъ'1)- Къ тѣмъ- 
же, т. е. мѣстнымъ средствамъ содержанія духовенства от­
носятся причтовыя земли, кружечные и другіе доходы. Подъ 
кружечными доходами слѣдуетъ разумѣть все, что вносится 
для храненія въ братскую кружку, записывается въ братскую 
тетрадь и раздѣляется за истекшее время, помѣсячно или 
по третямъ года, между всѣми членами причта въ причи­
тающихся имъ доляхъ 2). О раздѣлѣ упомянутыхъ мѣстныхъ 
доходовъ между членами причта, Св. Синодъ, опредѣленіемъ 
отъ 16/24 дек. 87 г., постановилъ: 1) при двухчленномъ со­
ставѣ причта (священникъ и псаломщикъ), при трехчлен­
номъ— (свящ., діаконъ и псаломщ.), при трехчленномъ— 
(священникъ и два псаломщика), при четырехчленномъ— 
(священ., діаконъ и два псаломщ.), при пятичленномъ—(два 
свящ., діаконъ и два псалом.), при пятичленномъ—(священ­
никъ, діаконъ и три псаломщика), при шестичленномъ—(два 
свяіц., діаконъ и три псаломщ.), при шестичленномъ—(три 
свящ. и три псалом.), при семичленномъ—(три свящ., діаконъ 
и три псалом.), при семичленномъ—(два свящ. діаконъ и 
четыре псалом.)—каждый священникъ получаетъ1 по три 
части, діаконъ двѣ части и каждый псаломщикъ по одной 
части; 2) если въ трехчленномъ причтѣ (священ. и два пса-

*) Собраніе Цирк. Ук. Син. за 1892 г. № 12, А. Завьяловъ. г) Дирк. 
Ук. Син. собр. А. Завьяловъ, 1886 г. № 21.



— 193 —

ломщика), пятичленномъ—(свяіц. діаконъ и три псалом.), 
шестичленномъ—(два свящ., діаконъ и три псаломщ.) и 
семичленномъ—(два свящ., діаконъ и четыре псалом.) ока­
жутся излишніе псаломщики, то они могутъ быть перемѣ­
щены, въ теченіе двухъ лѣтъ со дня распубликованія сего 
опредѣленія, въ другіе приходы, а въ случаѣ нежеланія 
оставить приходъ, въ которомъ служатъ, всѣ псаломщики, со­
стоящіе при церкви, должны получать на свою долю—въ 
принтахъ трехчленномъ (свящ. и два псал.) и пятичленномъ 
(свящ., діак. и три псал.)—одну долю, а въ принтахъ шести­
членномъ—(два свящ., діак. и три псал.) и семичленномъ— 
(2 свящ., діаконъ и 4 псал.)—двѣ доли х). Отъ кошельковаго 
и кружечнаго сборовъ отчисляется, на осн. синод. указовъ, 
отъ 27 ноября 1860 г., 30 сен. 65 г. и 24 дек. 76., 1°/0 на 
уплату за содержаніе и лѣченіе неимущихъ лицъ духовнаго 
званія въ больницахъ. Этимъ пособіемъ пользуются, на осн. 
Синод. ук. отъ 1890 г. за № 3, священно и церковнослужи­
тели, вдовы и сироты духовенства, находящіяся на содержа­
ніи и леченіи въ земскихъ и приказовъ общественнаго при­
зрѣнія заведеніяхъ, а также и лица, принятыя въ сіи заве­
денія по требованію епархіальныхъ начальствъ2). Изъ того- 
же 1°/0 отчисленія Епархіальныя Начальства могутъ выда­
вать пособія, по своему усмотрѣнію, согласно опредѣленію 
Синода, отъ 4/25 авг. 93 г. за № 2100, на леченіе и такимъ 
духовнымъ лицамъ, кои по особымъ обстоятельствамъ выну­
ждены пользоваться леченіемъ на дому, но съ тѣмъ непремѣн­
нымъ условіемъ, чтобы отъ этой выдачи не было затрудненій 
въ уплатѣ денегъ за содержаніе и леченіе неимущихъ лицъ 
духовнаго званія въ больничныхъ заведеніяхъ3). Съ той-же 
цѣлью улучшенія матеріальнаго быта духовенства въ 1888 г. 
іюля 4-го Высочайше разрѣшено Св. Синоду учреждать въ 
епархіяхъ, по ходатайству мѣстныхъ епархіальныхъ на­
чальствъ, общества или кассы для выдачи пенсій и пособій 
мѣстному духовенству и взимать изъ содержанія духовен­
ства взносы на эмеритуру, съ согласія какъ мѣстнаго ду­
ховенства, такъ и епархіальнаго начальства4). Изыскивая

*) Церк. Вѣд. 1888 г. № 2. 2) Собран. Цирк. Ук. Син. 1890 г. № 3,, А. 
Завьяд. 3)  Ц. Вѣд. 1893 г. № 36. 4) П. С. Зак. Т. VII], № 5298, и Ц. Вѣд. 
№ 29, 1888 г.

ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 13



— 194 —

мѣстныя средства для матеріальнаго обезпеченія духовенства, 
духовное правительство слѣдило за тѣмъ, чтобы способъ по­
лученія сихъ средствъ не нарушалъ собою ни добрыхъ от­
ношеній пастырей къ прихожанамъ, что видимъ изъ выше­
упомянутаго синодал. указа отъ 1892 г. за № 12, ни благо­
чинія церковнаго, ни дѣйствующихъ постановленій. Имѣя 
въ виду, что законы повелѣваютъ „за исповѣдь и причастіе 
св. тайнъ отнюдь ничего не брать“ (II. С. Зак. Т. XVII, 
№  12378, и Т. XXX, № 19122) и что укоренившійся обычай 
не только нарушаетъ сіи законы, но и церковное благочиніе, 
Св. Синодъ указомъ, отъ 20 февр. 1887 г. за № 4, пове­
лѣлъ, чтобы: 1) духовенство строго соблюдало упомянутыя 
постановленія о невзиманіи платы за исповѣдь и причастіе 
Св. Таинъ и не выставляло блюдъ для принятія доброхот­
ныхъ даяній отъ исповѣдниковъ при исповѣди, а отъ при­
частниковъ при употребленіи ими теплоты; 2)—монастырскія 
начальства и причты церквей,' взамѣнъ сборовъ при записи 
исповѣдниковъ въ исповѣдныя росписи, по прочтеніи для 
нихъ правила предъ причащеніемъ и при окропленіи при­
частниковъ, по окончаніи литургіи, св, водою, поставили, 
для принятія доброхотныхъ даяній одну общую кружку, еъ 
надписью: „въ пользу причта" *).

Глава II. Монашествующіе.— Поступленіе въ монастырь. Постри­
женіе въ монашество. Рукоположеніе монашествующихъ въ свя­
щенный санъ. Монастырскія власти— ихъ права и обязанности.

§ 1.—Пріемъ въ монастыри состоящихъ въ ополченіи и 
постриженіе ихъ въ монашество, если они того достойны, 
производится безъ всякихъ препятствій, безпрепятственно 
принимаются въ монастыри и зачисленные въ запасъ арміи, 
но о постриженіи таковыхъ въ монашество Епарх. Преосвя­
щенные входятъ съ ходатайствомъ въ Св. Синодъ2), а съ 
1892 года непосредственно къ Синодальному Об.-Прокурору, 
которому предоставлено Синодомъ право лично, безъ доне­
сенія Синоду, вести всѣ сношенія съ подлежащими вѣдом­
ствами объ исключеніи изъ запаса арміи предназначае-

Ц Ц. Ук. Син., собр. А. Зав., 1887 г. Л« 4. ’) Собр. Цирк. Ук. Син., 
А. Завьял. 1886 г. № 16.



— 195 —

мыхъ къ постриженію въ монашество и посвященію въ 
священный санъх). При рукоположеніи монашествующихъ 
лицъ въ священный санъ, Епарх. Преосвященные тщательно 
должны удостовѣряться, не состояли ли эти лица до поступ­
ленія въ монашество въ бракѣ и въ какомъ именно, для 
чего настоятели и благочинные монастырей должны точно 
обозначать въ существующихъ при монастыряхъ записныхъ 
книгахъ, кто изъ монашествующихъ лицъ до поступленія 
въ монашество состоялъ въ супружествѣ и послѣ какого 
брака, оставшись вдовъ, поступилъ въ монашество5).

§' 2 . Монастырскія власти обязаны имѣть при монастыряхъ 
особыя книги для записи умершихъ монашествующихъ по 
образцу 3 части метрической книги для умершихъ, прибли­
женному къ 1076 ст. IX т. Св. Зак. изд. 1876 г. (опред. Син. 
отъ 23 февр. 1882 г .)3). При выдачѣ монашествующимъ 
увольнительныхъ изъ епархіи и монастырей свидѣтельствъ, 
монастырскія и Епархіальныя начальства должны строго 
соблюдать: 1) правила св. Соборовъ—ГѴ-го Всел. 4-е, ѴІІ-го 
Всел. 21-е и Двукр. 4-е, повелѣвающія монахамъ пребывать 
въ тѣхъ монастыряхъ, гдѣ они отреклись отъ міра и дозво­
ляющія монастырскому начальству перемѣщать благочести­
выхъ монаховъ въ другіе монастыри лишь для благоустрой­
ства послѣднихъ, а также назначать въ иное какое мѣсто 
по особымъ нуждамъ, для общей пользы; тѣми же правилами 
строго осуждается самовольный и безцѣльный переходъ мо­
нашествующихъ изъ одного монастыря въ другой, или бро­
дяжничество ихъ по мірскимъ домамъ и воспрещается съ 
угрозою отлученія отъ общенія церковнаго не только пере­
ходящему, но и пріявшему его; 2) статью 82-ю Уст. Дух. 
Кон., по которой Епар. начальства могутъ дозволять мона­
хамъ временно отлучаться въ другія епархіи лишь по са­
мымъ настоятельнымъ нуждамъ и на самые умѣренные сроки, 
по роду надобности, причемъ отпускаемыя лица д. б. несо­
мнѣннаго поведенія и имѣть, согласно требованіямъ 74, 75 
и 81-ой XIV т. Св. Зак. изд. 1857 г. Уст. Пасп., узаконенные 
виды на жительство. Въ случаяхъ же несоотвѣтствія мона­
шествующихъ принятому ими на себя подвигу и нарушенія 
ими данныхъ обѣтовъ, монастырскія начальства не должны

1) ІЬісІет, 1891 г. №17. *) ІЬісіет 1882 г. № 10. 3) Ц. Вст. № 19, 1882 г.
13*



— 196 —̂

увольнять ихъ изъ монастырей, ибо монахъ, неспособный къ 
монашеству въ одномъ монастырѣ, не можетъ оказаться 
способнымъ и въ другомъ, а подвергать взысканіямъ, упо­
мянутымъ въ 196 ст. Уст. Дух. Кон.4). Въ 1894 г. настояте­
лямъ и настоятельницамъ монастырей строго запрещено пе­
чатать воззванія о приглашеніи къ пожертвованіямъ въ 
пользу обителей, съ указаніемъ таксы за поминовеніе усоп­
шихъ 2). Право архимандритовъ на полученіе прогоновъ, при 
сопутствованіи архіереямъ, обозрѣвающимъ епархіи, съ 1889 г. 
7 января распространено на игумновъ и іеромонаховъ, если 
сіи послѣдніе замѣняютъ в ъ . указанномъ случаѣ архиман­
дритовъ, въ размѣрахъ, установленныхъ для сихъ лицъ 
Высочайше утвержденными докладами 13 авг. 1802 г. и 
10 дек. 1868 г. т. е.: игумнамъ на 4 лошади, а іеромонахамъ 
на 2 лошади3). Въ 1892 г. постановленіемъ Синода, отъ 
9/14 окт. за № 2582, разъяснено, что родственники почив­
шихъ преосвященныхъ архіереевъ и вообще монашествую­
щихъ властей имѣютъ несомнѣнное право наслѣдовать лишь 
тѣ предметы, принадлежавшіе почившимъ, кои указаны въ 
ст. 1186, т. X, ч. 1, Св. Зак. изд. 1887 г.; къ такимъ пред­
метамъ принадлежатъ панагіи и кресты, драгоцѣнными кам­
нями украшенные, причемъ, по упомянутой статьѣ, священ­
ныя изображенія, находящіяся въ сихъ предметахъ, должны 
быть вынимаемы и оставляемы для храненія въ ризницѣ. 
Что-же касается митры, посоховъ и другихъ вещей, къ риз­
ницѣ относящихся, то вещи сіи, за силою 1187 ст. того же 
тома, ни въ какомъ случаѣ не могутъ подлежать передачѣ 
наслѣдникамъ, такъ какъ, по точному смыслу ст. 1025-й 
того же тома, завѣщанія архіереевъ, архимандритовъ и йро- 
чихъ монашествующихъ властей тогда только считаются 
дѣйствительными, когда они относятся къ движимымъ ихъ 
частнымъ имуществамъ, а . не къ вещамъ, къ ризницамъ 
ихъ принадлежащимъ и только въ церквахъ употребляе­
мымъ, хотя бы въ числѣ ихъ находились вещи, имй на 
собственное ихъ иждивеніе устроенныя4).

Ц Цирк. Ук. Син., отъ 1891 г. № 1, собр. А. Завьял. 2) Ц. Вѣд. 
1894 г. Л? 3. з) Ц. Вѣд. 1889 г. № 7. 4) Ц. Вѣд. 1893 г. № 28.



— 197 -

Глава Ш. Приходскія церкви и монастыри.— Благоустройство цер­
квей и монастырей. Церковное и монастырское хозяйство: по­
стройки, земли, суммы, свѣчи и масло. Представительство 

церквей и монастырей въ земскихъ учрежденіяхъ.

§ 1. Благоустройство церквей и монастырей. До 1891 г. 
охрана сельскихъ церквей лежала всецѣло на обязанности 
наемныхъ церковныхъ сторожей, а при бѣднѣйшихъ цер­
квахъ не было никакой охраны. Между тѣмъ какъ обязан­
ность охраны, такъ и недостаточность для сего однихъ только 
церковныхъ сторожей становилась все болѣе и болѣе ясной. 
Вслѣдствіе сего Министръ Вн. Дѣлъ, находя, что, по смыслу 
ст. 178-й и 113-й Общ. Полож., сельскимъ обществамъ пре­
доставляется назначать по выбору или найму особыхъ цер­
ковныхъ сторожей и что, по силѣ 5 п. сей 179-й ст. того же 
Положенія, къ числу обязательныхъ повинностей сельскихъ 
обществъ отнесено содержаніе въ деревняхъ карауловъ, ко­
торые, будучи установлены для огражденія общественнаго 
и частнаго имущества и. порядка въ селеніяхъ, несомнѣнно 
обязаны оберегать сельскіе храмы, какъ наиболѣе цѣнныя 
въ деревняхъ сооруженія, циркуляромъ, отъ 27 ноября 1890 г. 
за №  43, предписалъ губернаторамъ оказать всякое завися­
щее содѣйствіе къ повсемѣстному, по возможности, назначе­
нію церковныхъ сторожей въ селеніяхъ и принять необхо­
димыя мѣры къ обезпеченію болѣе успѣшаго выполненія 
существующими въ деревняхъ караулами обязанностей по 
наблюденію за неприкосновенностью церковнаго имущества1). 
Охраняя въ церквахъ и монастыряхъ предметы древности, 
Синодъ,, сверхъ существующихъ узаконеній, постановилъ, 
чтобы, въ случаѣ усмотрѣнной пользы, необходимости и воз­
можности передать принадлежащія церквамъ и монастырямъ 
древнія вещи въ существующія въ самомъ духовномъ вѣ­
домствѣ древлехранилища, испрашивалось на это разрѣше­
ніе Синода, по предварительномъ полученіи на таковую пе­
редачу согласія со стороны настоятелей и братіи монастырей, 
а равно принтовъ и прихожанъ церквей (Указъ Синода на 
имя экзарха Грузіи 24 янв. 1889 г. за № 300, опред. Син, 
отъ 10 окт.—16 ноября 1890 г. № 1694) *). Съ той же цѣлью

>) Ц. Вѣд. 1891 г. № 10. 2) Ц. Вѣд. 1891 г. № 1.



198 —

было предписано Епархіальнымъ Преосвященнымъ доставить 
Синоду списки древнимъ церковнымъ и монастырскимъ ве­
щамъ съ обстоятельнымъ указаніемъ въ нихъ, нѣтъ ли убыли, 
или прибыли въ сихъ вещахъ сравнительно съ списками 
ихъ, составленными въ 1853 году и съ подробнымъ объясне­
ніемъ причинъ убыли '). Вниманіе епарх. преосвященныхъ 
было обращено и на то, чтобы и на изображеніяхъ скрижа­
лей съ заповѣдями, устраиваемымъ для помѣщенія въ цер­
квахъ, самыя заповѣди писались церковно-славянскими бук­
вами, а не римскими цифрами2). Въ видахъ ограниченія 
произвола въ изнесеніи изъ обителей и церквей особо чти­
мыхъ святыхъ иконъ для совершенія молебствій въ селе­
ніяхъ и городахъ, Синодъ предписалъ Епарх. Преосвящен­
нымъ доставить точныя и обстоятельныя свѣдѣнія, въ какихъ 
обителяхъ и приходскихъ церквахъ имѣются таковыя иконы, 
съ какого времени и съ чьего разрѣшенія онѣ износятся за 
предѣлы своего уѣзда и даже епархіи, въ какихъ обителяхъ 
и съ чьего разрѣшенія износятся не однѣ подлинныя иконы- 
но и копіи съ нихъ іУк. Син. отъ 29 апр. 1893 г. № 2 ) 3).— 
Заботясь о благоустройствѣ собственно церквей и монасты­
рей, Правительство слѣдило, чтобы и окружающія церковь 
и монастырь мѣста своимъ состояніемъ не нарушали уваже­
нія къ святости храмовъ и не оскорбляли христіанскаго 
чувства молящихся. Съ этой цѣлью, ст. 414-й Уст. о пит. 
сборѣ, изд. 1887 г., воспрещено открытіе заведеній съ раз­
дробительной продажей крѣпкихъ напитковъ, кромѣ пивныхъ 
лавокъ, ближе сорока саженъ отъ храмовъ, монастырей, ча­
совенъ (въ коихъ совершается богослуженіе или какія-либо 
общественныя молитвословія) и молитвенныхъ домовъ и лишь, 
по особо уважительнымъ Мѣстнымъ условіямъ, означенное 
разстояніе можетъ быть увеличиваемо и уменьшаемо для 
отдѣльныхъ заведеній, по представленіямъ Уѣздныхъ При­
сутствій и Городскихъ Думъ, Губернскими по питейнымъ 
дѣламъ присутствіями, съ утвержденія Министра Финансовъ. 
Вслѣдствіе того, что Губернскія по пит. дѣл. присутствія, 
основываясь на приведенной статьѣ, нерѣдко разрѣшали 
открытіе упомянутыхъ заведеній ближе 40 саженъ, не взирая

*) Ц. Вст. №25, 1882 г. 2 ) Ц. Вѣд. №7, 1891 г. 3) Собр. Цирк. Ук. Син., 
А. Завьял. 1893 г. М 2.



— 199 —

на то, что по мѣстнымъ условіямъ это являлось крайне не­
удобнымъ, Министръ Финансовъ предложилъ всѣмъ Губерн­
скимъ по пит. дѣл. присутствіямъ, предварительно разсмо­
трѣнія представленій Уѣздныхъ Присутствій и Городскихъ 
Думъ объ открытіи мѣстъ раздробительной питейной тор­
говли вблизи христіанскихъ храмовъ, монастырей, часовенъ 
и молитвенныхъ домовъ, испрашивать заключеніе по сему 
предмету мѣстнаго Епархіальнаго Архіерея 1).

§ 2. Церковное и монастырское хозяйство. — 1) Завѣдываніе 
всею хозяйств. частью въ епарх. м. и ж. мон. ввѣряется настоя­
телю или настоятельницѣ мон., при участіи старшей братіи, 
или старшихъ сестеръ. Лица сіи обсуждаютъ и рѣшаютъ всѣ 
вопросы по хозяйственной части, причемъ вопросы объ от­
дачѣ въ наемъ оброчныхъ статей, о капитальныхъ построй­
кахъ и вообще о расходахъ изъ экономической суммы, пре­
вышающихъ 500 руб., поступаютъ, согласно ст. 126 и 129 
Уст. Д. К., на разрѣшеніе епархіальнаго начальства. Тѣ-же 
лица тщательно наблюдаютъ за тѣмъ, чтобы всѣ деньги, по­
ступающія какъ на приходъ, такъ и въ расходъ, записыва­
лись въ книгахъ. Въ первыхъ числахъ каждаго мѣсяца они 
производятъ выемку денегъ изъ всѣхъ монастырскихъ кру­
жекъ и, по надлежащемъ счетѣ и записи въ особой книгѣ, 
деньги сіи вносятся казначеемъ въ монастырское казнохра­
нилище. По окончаніи каждаго мѣсяца тѣ же лица свидѣ­
тельствуютъ приходъ и расходъ всѣхъ монастырскихъ суммъ, 
о чемъ дѣлаются надлежащія записи въ книгахъ за под­
писью присутствовавшихъ при свидѣтельствованіи, а по 
прошествіи года производятъ годичное свидѣтельство и со­
ставленные отчеты, вмѣстѣ съ книгами, представляютъ въ 
духовныя консисторіи, гдѣ отчеты сіи тщательно провѣряются 
членомъ-завѣдывающимъ хозяйственнымъ столомъ съ кни­
гами. О послѣдствіяхъ повѣрки означенный членъ подробно 
и обстоятельно докладываетъ присутствію, которое свое за­
ключеніе особымъ протоколомъ представляетъ на усмотрѣніе 
мѣстнаго преосвященнаго. За вѣрность записей прихода и 
расхода, равно какъ и свидѣтельства суммъ отвѣтственны 
вышеупомянутыя лица; въ случаѣ отсутствія настоятеля или 
настоятельницы, тяжкой болѣзни ихъ или смерти, за сохра-

*) Указъ Син. отъ дек. 9-го, 1889 г. № 13-й, см. собраніе ук. А. Завьял.



—  200 —

неніе монастырской собственности отвѣчаютъ заступающія 
ихъ, на осн. ст. 122 Уст. Дух. Кон., лица съ старшей братіей 
или старшими сестрами; 2) Монастырскія суммы хранятся 
въ ризницѣ или въ безопасной кладовой въ особомъ сундукѣ 
за печатью настоятеля или настоятельницы, ‘и за ключемъ 
казначея или казначеи, причемъ обязательно соблюдаются 
требованія синодальныхъ циркулярн, указовъ отъ февр. 83 г. 
за № 3 , и 27 мая 88 г. за № 7; 3) Казначей вноситъ въ 
сундукъ, а равно и беретъ изъ онаго деньги въ присутствіи 
настоятеля и старшей братіи, съ записью въ особой тетради: 
сколько, когда положено или вынуто, каковая запись утвер­
ждается всѣми присутствовавшими лицами; онъ же прини­
маетъ вклады, пожертвованія и деньги, поступающія въ мо­
настырь отъ оброчныхъ статей, сборщиковъ, а также ежене­
дѣльно, а въ обителяхъ, посѣщаемыхъ во множествѣ бого­
мольцами, и чаще—отъ лицъ, производящихъ продажу отъ 
монастыря разныхъ предметовъ и отъ другихъ доходныхъ 
статей (напр. отъ гостинницъ), по записи ихъ на приходъ, 
съ обозначеніемъ о вкладахъ, на какой предметъ они сданы, 
вноситъ въ денежный сундукъ вышеуказаннымъ порядкомъ. 
Настоятелямъ и настоятельницамъ мон. воспрещается держать 
при себѣ родственныхъ лицъ съ цѣлію предоставленія имъ 
въ стѣнахъ фбители спокойной жизни. Воспрещается также 
расходовать монастырскія суммы на пріобрѣтеніе для настоя­
телей и настоятельницъ и другихъ начальствующихъ въ 
обителяхъ лицъ предметовъ роскоши.и на покупку цѣнныхъ 
вещей для поднесенія разнымъ почетнымъ лицамъ. Въ 
трапезѣ и въ дни храмовыхъ праздниковъ должны соблю­
даться древняя простота, безъ роскоши и какихъ-либо изли­
шествъ; существующій же въ нѣкоторыхъ обителяхъ древній 
обычай устраивать въ дни храмовыхъ праздниковъ и въ 
другіе нарочитые дни на счетъ монастыря трапезы для бо­
гомольцевъ и нищихъ долженъ состоять во всей неприкосно­
венности и завести его въ тѣхъ обителяхъ, коимъ онъ 
неизвѣстенъ. Наблюденіе за точнымъ соблюденіемъ выше­
изложеннаго и полугодное свидѣтельствованіе монастырскаго 
хозяйства возлагается на благочинныхъ монастырей, а въ 
особыхъ случаяхъ на иныхъ, по избранію епарх. преосвя­
щенныхъ, довѣренныхъ духовныхъ лицъ, съ %тѣмъ, чтобы 
они о всякомъ замѣченномъ ими нарушеніи йзложенн. пра-



—  201 —

вилъ немедленно доносили преосвященнымъ, для дальнѣй­
шихъ съ ихъ стороны распоряженій о привлеченіи винов­
ныхъ къ отвѣтственности. Преосвященнымъ же рекомендуется 
въ видахъ дѣйствительности указаннаго наблюденія изби­
рать на должности благочинныхъ монастырей или особыхъ 
довѣренныхъ лицъ, не только хорошо знающихъ уставъ жи­
тія монастырскаго и монашескаго, но и отличающихся опыт­
ностью, правдолюбіемъ и духовною разсудительностью (опред. 
Синода отъ 26 мар.—22 мая 1892 г. за № 897) . * ) .

Согласно разъясненію Правит. Сената, отъ 31 янв. 1886 г., 
прим. 2, ст. 220-й, т. XII, ч. І-й уст. стр. по прод. 1876 г., 
церкви должны быть возводимы на разстояніи не менѣе 
10 саженъ. отъ мірскихъ жилищъ, почему духовному вѣ­
домству и предоставлено право отчужденія въ свою пользу 
мѣстъ, принадлежащихъ частнымъ владѣльцамъ въ 10-са- 
женномъ отъ храмовъ разстояніи. Церковныя постройки, 
отдающіяся въ наемъ мірянамъ, какъ и вообще мірскія жи­
лища, также должны находиться отъ церкви въ разстояніи 
не менѣе 10 саженъ; изъ сего правила исключаются лишь 
тѣ церковныя постройки, которыя необходимы для церкви 
по самому свойству ихъ назначенія, а именно: для помѣще­
нія священно-и церковнослужителей, для ризницъ, библіо­
текъ, трапезъ, усыпальницъ и т. п ...2) При строеніи новыхъ 
церквей лѣсъ ветхой церкви, если окажется годнымъ, должно, 
употребить въ строеніе новой церкви, а негодный—только 
въ церковное топленіе или на печеніе просфоръ (Син. Ук. 
отъ 9 окт. 1742 г. за № 147, подтвержд. об.-прокуроромъ 
въ 1888 г .)3). Отпускъ лѣса на постройку и ремонтъ церквей 
и монастырей изъ казенныхъ дачъ производится по хода­
тайствамъ епархіальныхъ начальствъ, поступающимъ въ мѣст­
ныя управленія Государ. Имуществами. Управленія сіи, если 
представляется возможность удовлетворить упомянутыя хо­
датайства изъ утвержденныхъ Министерствомъ текущихъ 
смѣтныхъ назначеній этихъ дачъ и если въ необходимости 
такого отпуска не возникаетъ сомнѣній, а къ ходатайствамъ 
приложены требуемыя 262 ст. Уст. Лѣсн. смѣтныя исчисленія 
лѣсныхъ матеріаловъ, потребныхъ на постройку или починку 
церковныхъ и монастырскихъ зданій, дѣлаютъ распоряженія

і) Ц. Вѣд. 1892 г. № 22.2)‘Ц. Вст. 1886 г. № 40. 3) Ц. Вѣд. 1889 г. №1.



—  202 —

объ отпускѣ просимыхъ матеріаловъ своею властью и только 
тогда представляютъ сіи ходатайства на усмотрѣніе Мини­
стерства, когда удовлетвореніе ихъ изъ смѣтныхъ назначеній 
лѣсныхъ дачъ—невозможно, или надобность въ просимомъ 
отпускѣ лѣса сомнительна 1). Въ 1888 .г. опредѣленіемъ Си­
нода, отъ 31 авг.—23 сент. за № 1856, было запрещено воз­
веденіе вновь лавокъ при церквахъ 2). Согласно Высочайше 
утвержденному 11 іюня 1892 г. новому городовому положенію, 
недвижимыя имущества, принадлежащія духовнымъ вѣдом­
ствамъ какъ христіанскихъ, такъ и нехристіанскихъ исповѣ­
даній, освобождены отъ уплаты оцѣночнаго сбора, если только 
не приносятъ дѣйствительнаго дохода (ст. 128-я, п. 7-й)3).

Дѣйствующія относительно церковныхъ земель узаконенія 
Высочайше утвержденнымъ 15 нояб. 1883 г. мнѣніемъ Го- 
сударств. Совѣта были дополнены слѣдующими постановле­
ніями: 1) земли, отведенныя церквамъ отъ прихожанъ для 
довольствія принтовъ (Св. Зак. т. IX, изд. 1876 г., ст. 400 п. 2), 
не подлежатъ отчужденію; изъятія изъ этого правила до­
пускаются лишь въ особо уважительныхъ случаяхъ, когда 
продажа или обмѣнъ земли или части оной представляютъ 
существенныя для церкви выгоды; 2) отчужденіе земель, 
принадлежащихъ церквамъ по прежнимъ дачамъ, писцо­
вымъ книгамъ и новѣйшимъ укрѣпленіямъ, а равно и от­
веденныхъ отъ прихожанъ для довольствія принтовъ, про­
изводятся не иначе, какъ съ особаго, каждый разъ, Высо­
чайшаго соизволенія, испрашиваемаго чрезъ Комитетъ Ми­
нистровъ; 3) сумма, вырученная отъ продажи церковной 
земли (ст. 1) отчуждается исключительно: или на пріобрѣ­
теніе государственныхъ процентныхъ бумагъ, или на покупку 
другой земли, взамѣнъ проданной; доходы съ пріобрѣтенной 
такимъ образомъ земли, а равно приносимые государствен­
ными бумагами проценты, поступаютъ на содержаніе церков­
наго причта; 4) земельный надѣлъ, отчисленный отъ церкви 
при упраздненіи самостоятельнаго ея существованія (Зак. 
сост., изд. 1876 г., ст. 402-я), а равно капиталъ, образовав­
шійся отъ продажи земли, или пріобрѣтенная на него другая 
земля, возвращаются этой церкви, въ полномъ ихъ составѣ,

1) Ц. Вѣд. 1890 г. Л» 22. *) Ц; Вѣд. № 44, 1*888 г. 3) Ц. Вѣд. №32, 1892 г.



— 203 —

въ случаѣ возстановленія самостоятельности оной 1). По су­
ществовавшимъ до 1893 г. января 20 толкованіямъ ІІрав. 
Сената (напр. 1878 г. № 193-й и др.), недвижимыя церковныя 
имущества не были изъяты отъ дѣйствія законовъ о давности. 
Но въ 1893 г. января 20-го рѣшеніемъ Гражд. Кассац. Департ. 
Прав. Сената упомянутыя толкованія были отмѣнены и воз­
становленъ точный смыслъ дѣйствующихъ по сему предмету 
узаконеній. Изъ этого рѣшенія видно: 1) что дѣйствію зако­
новъ о земской давности не подлежатъ всякія вообще цер­
ковныя земли, т.-е. не только земли писцовыя, отведенныя 
отъ прихожанъ для довольствія принтовъ, но и пріобрѣтен­
ныя въ собственность церквей иными законными способами 
(путемъ дара, покупки, по распоряженію правительства въ 
дополнительные надѣлы и т. п.), и 2) что духовныя устано­
вленія вправѣ требовать удаленія съ церковной земли не­
законнаго пользователя—безотносительно къ тому: успѣлъ-ли 
онъ уже заручиться признаніемъ своихъ давностныхъ правъ 
владѣнія, или нѣтъ,—если только между стороннимъ лицомъ 
и причтомъ не производилось уже судебнаго спора, ибо, въ 
этомъ послѣднемъ случаѣ, вошедшее въ окончательную силу 
судебное рѣшеніе, само по себѣ, имѣетъ силу закона для 
даннаго дѣла и можетъ для частнаго лица служить само­
стоятельнымъ возраженіемъ въ судѣ противъ новаго къ нему 
притязанія духовнаго установленія 2). Даннымъ рѣшеніемъ 
Сената нисколько не колеблется сила его-же рѣшеній (напр. 
1882 г. № 50), въ которыхъ разъяснено, что духовныя учре­
жденія—монастыри, церкви и архіерейскіе дома' сами мо­
гутъ пріобрѣтать недвижимыя имущества въ собственность 
по давности владѣнія 3). Въ 1888 г. февраля 10-го со­
стоялось опредѣленіе Сената за № 1497 по вопросамъ: 
1) подлежатъ-ли освобожденію отъ земскихъ соборовъ на 
основаніи закона (Уст. о зем. повин. т. ІУ, по прод. 1876 г., 
прилож. къ ст. 55, ст. 5, § 2 , п. б.) лишь тѣ принадлежащія 
церквамъ земли, которыя нарѣзаны имъ отъ самаго прави­
тельства, собственно на ихъ содержаніе, или также и тѣ, кои, 
перейдя во владѣніе церквей, по разнымъ основаніямъ, зна­
чились за ними по писцовымъ книгамъ и только были впо­
слѣдствіи утверждены правительствомъ, какъ церковное вла-

‘) ГІ. С. Зак. Т. III, № 1838. 2) Ц. Вѣд. № 24, 1893 г. 3) ІЬісіет.



— 204

дѣніе, и 2) не подлежатъ-ли обложенію земскими сборами 
церковныя земли въ тѣхъ предѣлахъ, которые превышаютъ 
установленную для нихъ закономъ норму 99-ти-десятинную 
пропорцію? Въ разрѣшеніе перваго вопроса Сенатъ нашелъ, 
что, на основаніи п. 1, гл. X, Меж. Инстр, 25 мая 1766 г, 
(Поли, Собр. Зак. № 12, 659), земли, числившіяся до гене­
ральнаго межеванія за церквами по писцовымъ книгамъ, 
утверждены за ними взамѣнъ отвода надѣловъ отъ -прави­
тельства и, слѣдовательно, по существу своему, имѣютъ 
одинаковое съ такимъ надѣломъ предъ правительствомъ зна­
ченіе, а потому наравнѣ съ послѣднимъ должны быть при­
знаны изъятыми отъ платежа сборовъ на земскія повинности. 
Что-же касается второго вопроса, то опредѣленіемъ Сената, 
отъ 22 ноября 1872 г. за № 8, 910, уже разъяснено, что, 
на осн. 13 ст. врем. для Зем. Учр. правилъ, земскія учре­
жденія не могутъ налагать поземельнаго сбора на земли, 
изъятыя отъ этого по' закону, а по закону (прил. къ ст. 55, 
т. IV, Уст. о Зем. пов.) отъ упомянутаго сбора освобождаются 
земляныя, лѣсныя и прочія угодья, данныя правительствомъ 
на содержаніе церквамъ, принтамъ, монастырямъ и архіерей­
скимъ домамъ, безъ обозначенія количествъ таковыхъ земель. 
По вытек^ющему-же отсюда вопросу о томъ, могутъ-ли под­
лежать сложенію съ церкви и за какое именно время зна­
чащіяся на оной недоимки въ упомянутыхъ сборахъ, Прав. 
Сенатъ нашелъ, что сложеніе недоимокъ можетъ имѣть 
мѣсто лишь со времени предъявленія возраженія противъ 
неправильности самого сбора 1). Земли, пріобрѣтенныя церк­
вами по завѣщаніямъ, дарственнымъ и инымъ актамъ укрѣп­
ленія, какъ не имѣющія значенія надѣловъ, данныхъ на 
содержаніе церквей отъ правительства, подлежатъ обложе­
нію земскими сборами на общемъ основаніи съ землями 
частныхъ владѣльцевъ (отношеніе об.-прок. Синода, отъ 23 
декабря 82 г, за № 203, къ епископу Калужскому 2). Въ 
1884 г. Августа 20-го Прав. Сенатъ призналъ озера, принад­
лежащія Кирилло-Бѣлозерскому монастырю и Нило-Сорской 
пустыни, изъятыми и притомъ полностью отъ поземельнаго 
на земскія повинности сбора на слѣдующихъ основаніяхъ: 
1) по и. б. § 2 ст. 6 прил. къ ст. 55 уст, о зем. *пов, и ст.

Ч Ц. Вѣд. 1889 г. № 9. '-) ІЬісіеш.



-  205 —

п  врем, прав. для зем. учр. по дѣл. о зем, пов. (особ, прил, 
къ уст. о зем. пов. изд. 1876 г.) „отъ поземельнаго сбора 
на мѣстныя земскія повинности исключаются во всѣхъ гу­
берніяхъ и областяхъ земельныя, лѣсныя и прочія угодья, 
данныя правительствомъ на содержаніе церквей и церков­
нымъ Принтамъ, монастырямъ архіерейскимъ домамъ1*...; 2) 
помянутыя имущества изъяты отъ земскаго сбора полностью, 
а не въ какой либо опредѣленной части; 3) озера, данныя 
правительствомъ упомянутымъ монастырю и пустыни, д. б, 
отнесены къ угодьямъ, о которыхъ говорится въ приведен­
ныхъ статьяхъ закона, 4) ст. 462 зак. меж. не относится къ 
отводимымъ монастырямъ рыбнымъ ловлямъ, площадь ка­
кового отвода закономъ не отведена 2), Для огражденія зе­
мельныхъ церковныхъ угодій отъ захвата были предложены 
духовенству мѣры, принятыя въ Архангельской епархіи, 
согласно утвержденному Епархіальнымъ Преосвященнымъ 
постановленію мѣстной духовной консисторіи, отъ 22 Апр. 
1894 г. за № 4616, именно: 1) обмежевать земельныя уго- 
дія хозяйственнымъ способомъ, снять на планы съ натуры 
и оградить по возможности межевыми знаками, съ состав­
леніемъ о семъ актовъ за подписью выборныхъ отъ прихо­
жанъ, церковныхъ старостъ, принтовъ и благочинныхъ, или 
повѣренныхъ отъ нихъ; 2) провѣрить церковныя и причто­
выя земельныя угодія по имѣющимся описямъ церковнымъ, 
а гдѣ нѣтъ описей, немедленно составить таковыя; при про­
вѣркѣ составить акты наличности каждаго отдѣльно земель­
наго участка, или угодья, съ точнымъ обозначеніемъ гра­
ницъ его, за подписью сихъ актовъ благочинными, мѣст­
ными принтами и выборными изъ прихожанъ, каковыми 
актами и руководствоваться при составленіи описей; 3) при 
вступленіи священнослужителя въ завѣдываніе приходомъ и 
принадлежащими ему церковными угодьями, принимать эти 
угодйя не иначе, какъ по описямъ, съ тщательной провѣр­
кой по нимъ наличности церковныхъ земельныхъ угодій и 
о результатахъ сей повѣрки помѣщать свѣдѣнія въ сдаточно- 
пріемныхъ актахъ; 4) благочинные и принты епархій обя­
заны помѣщать свѣдѣнія о наличности церковныхъ и при­
чтовыхъ земельныхъ угодій, заимствованныя изъ церковныхъ

Ц. Лист. № 36, 1884 г.



— 206 —

описей, въ контракты, заключаемые при отдачѣ въ арендное 
содержаніе сихъ угодій *). На церковныхъ и монастырскихъ 
земляхъ могутъ быть открываемы заведенія для раздроби­
тельной продажи крѣпкихъ напитковъ только съ согласія 
мѣстнаго епархіальнаго начальства (Высоч. Утв. 14 мая 1885 г- 
Новыя правила о раздр. прод. кр. нап. 27-я ст., п. в .2) и 
Высоч. Утв. 5 Мая 1892 г. новыя измѣн. сихъ правилъ ст. 
5-я, п. 3-й 8), причемъ епархіальнымъ преосвященнымъ 
предписано: 1) впредь не допускать открытія вновь заведеній 
для раздробительной питейной продажи на церковныхъ и 
монастырскихъ земляхъ, на коихъ изъ таковыхъ заведеній 
прежде не существовало, а въ случаѣ самовольнаго откры­
тія требовать немедленнаго ихъ закрытія установленнымъ 
порядкомъ; 2) чтобы на продолженіе раздробительной пи­
тейной торговли изъ заведеній, уже существующихъ на цер­
ковныхъ и монастырскихъ земляхъ и дозволяемыхъ новыми 
Высоч. утвержденными 14 мая 85 г. правилами, если къ 
тому представляются какія-либо особо увѣрительныя осно­
ванія, какъ напр. заключенные съ арендаторами земель кон­
тракты и пр., и если открытіе этихъ заведеній послѣдовало 
безъ согласія епарх. начальства, непремѣнно было испро­
шено таковое (опред. Син. отъ 20 ноября—31 декабря 1885 г. 
за № 2533 4).

Всѣ процентныя бумаги, принадлежащія церквамъ, снаб­
женныя купонными листами, какъ именныя, такъ и на предъ­
явителя, д. б. отсылаемы для храненія въ Госуд. Банкъ, 
или его Отдѣленія и Конторы (цирк. ук. Син. отъ Марта 31-го 
1888 г. № 2 6). Въ 1888 г. 1 апрѣля церквамъ и монасты­
рямъ было предоставлено право помѣщать во вклады город­
скихъ сберегательныхъ кассъ (при казначействахъ), для при­
ращенія изъ процентовъ, суммы и свыше 1,000 руб. (частныя 
лица могутъ вносить суммы для приращенія изъ 4°/0 только до 
100 руб., включая сюда и приращенные проценты), изѣ числа 
тѣхъ, кои имѣютъ лишь временное назначеніе, какъ напр. на 
постройку новыхъ церквей, покупку колоколовъ и т. п., и кото­
рыя поэтому не подлежатъ немедленному расходованію, а дол-

*) Ц. Вѣд. Л» 21, 1894 г. и Арханг. Епарх. Вѣд. № 8, 1894 г. 2) П. С. 
Зак. Т. V, № 2946. 3) Ц. Вѣд. 1892 г. № 29. 4) Ц. Лист. N" 1,1886 г. 5) Ц. 
Вѣд. № 15, 1888 г.



— 207 —

жны накопляться постепенно, какъ наростающими процентами, 
такъ и другими могущими быть поступленіями, пока не до­
стигнутъ опредѣленной цыфры, необходимой на производство 
извѣстнаго расходаг). Благочинные церквей и монастырей 
въ своихъ удостовѣреніяхъ о вносимыхъ въ сберегательныя 
кассы суммахъ должны каждый разъ обозначать въ подроб­
ности, что вносимыя суммы принадлежатъ именно къ такимъ, 
которыя не подлежатъ немедленному расходованію, а должны 
накопляться постепенно, пока не достигнутъ опредѣленной 
цыфры, причемъ, въ случаѣ возможности, обозначить и эту 
предѣльную сумму2). Въ виду того, что въ существующихъ 
узаконеніяхъ церковные причты не поименованы въ числѣ 
лицъ и учрежденій, имѣющихъ право на прібрѣтеніе иму­
щества, наличныя деньги и процентныя бумаги должны 
быть вносимы въ госуд. кредитныя учрежденія не на имя 
принтовъ, а на имя тѣхъ церквей, при коихъ состоятъ причты, 
съ указаніемъ, что сіи вклады и проценты, по онымъ полу­
чаемые, назначены на нужды принтовъ (Цирк. Ук. Син, отъ 
20 марта 1892 г. за № 3 3). Согласно приведенному сино­
дальному указу, Государств. Банкъ циркуляромъ, отъ 7 авг. 
1892 г. за 76,267-мъ, преподалъ своимъ конторамъ и отдѣ­
леніямъ слѣдующія указанія: 1) переводъ вкладовъ съ имени 
церковныхъ принтовъ на имя церквей слѣдуетъ учинять 
не иначе, какъ по письменнымъ заявленіямъ подлежащихъ 
принтовъ; 2) переводу должны подлежать: вклады срочные 
и безсрочные, вклады сберегательныхъ кассъ и вклады на 
храненіе въ процентныхъ бумагахъ, безразлично, внесены-ли 
сказанные вклады самими принтами или посторонними ли­
цами и пожертвователями; 3) на роспискахъ, свидѣтельствахъ, 
или книжкахъ, выдаваемыхъ на имя церквей, надлежитъ 
указывать, что вклады и проценты назначены на нужды 
принтовъ, и 4) если на прежнихъ документахъ (выданныхъ 
на капиталы пожертвованные) были какія-либо указанія от­
носительно употребленія вклада или доходовъ съ него, всѣ 
сіи указанія д. б. дословно прописываемы на вновь выда­
ваемомъ документѣ. Что касается вѣчныхъ вкладовъ, то, по 
разъясненію Министра Финансовъ, въ выдаваемыхъ на оные

!) П. С. Зак. 'Г. ѴІП, № 5113; 2) Д. Вѣд. № 44, 1890 г. 3) Ц. Вѣд. № 
23, 1892 г.



—  208 —

билетахъ, согласно существующимъ о сихъ вкладахъ прави­
ламъ, указывается лишь, кому д. б. выдаваемы проценты, безъ 
обозначенія принадлежности самихъ вкладовъ 1). Вмѣстѣ съ 
симъ, Государственный Банкъ вышеупомянутымъ циркуля­
ромъ, согласно опредѣленію Синода отъ 25 февраля—9 марта 
1892 г. за № 514, предписалъ своимъ Конторамъ и Отдѣле­
ніямъ выдавать церквамъ и монастырямъ принадлежащіе 
имъ вклады и проценты по нимъ, по предъявленіи надле­
жащихъ на оные документовъ, не требуя на то особыхъ разрѣ­
шеній Епархіальныхъ начальствъ -). Дѣйствіе приведеннаго 
циркуляра, за № 76267, согласно ходатайству Синодальнаго 
Оберъ-Прокурора, циркулярнымъ предложеніемъ Министер­
ства Финансовъ, отъ 12 окт. 92 г. за № 13,977-мъ, полностью 
распространяется и на частныя кредитныя учрежденія: город­
скіе общественные и частные коммерческіе банки и общества 
взаимнаго кредита, причемъ на процентныхъ бумагахъ смѣшан­
наго характера, т.-е. принадлежащихъ церкви и причту, должно 
быть точно обозначаемо, какая часть поступающихъ по нимъ °/0 
подлежитъ обращенію въ пользу причта3). Предоставивъ церк­
вамъ и монастырямъ право вынимать изъ государственныхъ и 
частныхъ кредитныхъ учрежденій принадлежащіе имъ вклады 
безъ особыхъ на то разрѣшеній епархіальныхъ начальствъ, 
Синодъ разрѣшилъ церквамъ и монастырямъ продавать и 
закладывать принадлежащія имъ именныя процентныя бу­
маги также безъ предъявленія въ упомянутыя учрежденія 
особыхъ разрѣшеній на это епархіальныхъ начальствъ (опр. 
Син. отъ 25 авг. — 2 сен. 93 г. № 2359), такъ какъ таковые 
закладъ и продажа относятся по существу къ расходованію 
церковныхъ суммъ, и въ семъ отношеніи принты и завѣды- 
вающіе монастырями обязаны установленной отчетностью 
предъ Епарх. начальствомъ4). Позаимствованіе изъ церков­
ныхъ и монастырскихъ суммъ на нужды архіерейдкихъ до­
мовъ и на другія епархіальныя потребности дозволяется 
лишь съ испрошенія на то каждый разъ разрѣшенія Св. 
Синода (опр. Син. отъ 21 окт.—20 ноября 92 г. за № 2642) 5).

Въ 1890 г. мая 14-го Высочайше утверждены были новыя 
правила о приготовленіи, храненіи и продажѣ церковныхъ

») Д. Вѣд. № 50, 1892 г. 2) ІЬісіет. 3) Ц. Вѣд. 1893 г. № 52. 4) Ц. Вѣд. 
1893 г. № 37. 5) Ц. Вѣд. 1893 г. № 1.



— 209 —

свѣчей. По этимъ правиламъ: 1) церковныя свѣчи должны 
быть приготовляемы изъ чистаго пчелинаго воска. — (При­
мѣчаніе. Описаніе внѣшнихъ признаковъ церковныхъ свѣчей 
составляется въ духовномъ вѣдомствѣ, по соглашенію съ 
Мин. Финансовъ и представляется Об.-ІІрокуроромъ Синода 
Прав. Сенату, для распубликованія во всеобщее свѣдѣніе.— 
На семъ основаніи было составлено описаніе внѣшнихъ при­
знаковъ церк. свѣчей, представлено Сенату 13 ноября 1892 г. 
и распубликовано' въ Собр. Узак. и Расп. Прав., отъ 4 дек. 
92 г. № 138, ст. 1229, именно: 1) длина церковной свѣчи 
превышаетъ не менѣе шести разъ ея толщину по окруж­
ности; причемъ указанное отношеніе длины къ толщинѣ не 
распространяется на свѣчи, имѣющія особое богослужебное 
значеніе и въ домашнемъ быту не употребляемыя, какъ 
напр., налѣпки и свѣчи пасхальныя; 2) церковная свѣча 
имѣетъ свѣтильню бѣлую съ красной ниткой; 3) какъ свѣчи, 
имѣющія оба означенные признака въ совокупности, такъ и 
съ однимъ только изъ тѣхъ же признаковъ, должны быть 
признаваемы свѣчами церковными); 2) выпускъ съ заводовъ 
и оптовая продажа церковныхъ свѣчъ должны быть произ­
водимы не иначе, какъ въ цѣльныхъ запечатанныхъ пач­
кахъ, вѣсомъ не менѣе 20 фун. въ каждой пачкѣ, съ эти­
кетомъ завода, на которомъ онѣ приготовлены и съ обозна­
ченіемъ на оберткѣ „церковныя восковыя свѣчи" (свѣчетор­
говцамъ было предоставлено право распродажи до 1-го іюля 
1893 г. заготовленныхъ ими церковныхъ свѣчей пачками и 
менѣе 20 фун. въ каждой, но съ тѣмъ, чтобы свѣчи эти 
были изъ чистаго пчелинаго воска и чтобы, согласно преж­
нему (1808 г.) и новому закону, въ однѣ руки было прода­
ваемо не менѣе 20 фун., (хотя-бы въ этотъ вѣсъ входило 
нѣсколько пачекъ съ разными сортами свѣчейх); 3) рознич­
ная торговля церковными свѣчами никому, кромѣ церквей 
и состоящихъ въ вѣдѣніи духовнаго начальства свѣчныхъ 
складовъ и лавокъ, не дозволяется; 4) свѣчи не изъ чистаго 
пчелинаго воска не могутъ быть приготовляемы для церков­
наго употребленія; при выдѣлкѣ такихъ свѣчей для домаш­
няго употребленія, числомъ болѣе восьми штукъ на одинъ 
фунтъ, они должны отличаться отъ церковныхъ свѣчей по

1) Д. Вѣд. № 97, 1893 г.
ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ. 14



—  210 —

внѣшнему виду и цвѣту свѣтильни (см. примѣч. къ ст, І-й); 
5) за приготовленіе, храненіе для продажи или продажу 
свѣчей не изъ чистаго пчелинаго воска, числомъ болѣе восьми 
штукъ на одинъ фунтъ, и одинаковыхъ по внѣшнему виду 
и цвѣту свѣтильни со свѣчами церковными, виновные, буде 
не подлежатъ болѣе строгому наказанію по ст. 173 Уст. о 
нак., налаг. Мир. Суд., подвергаются: денежному въ пользу 
духовнаго вѣдомства взысканію, въ размѣрѣ не свыше трехъ 
сотъ рублей и конфискаціи неправильно выдѣланныхъ свѣчей, 
которыя передаются въ распоряженіе епархіальнаго началь­
ства; 6) за нарушеніе правилъ о выпускѣ съ заводовъ и 
оптовой продажѣ церковныхъ свѣчей (ст. 2-я), виновные под­
вергаются: денежному въ пользу духовнаго вѣдомства взы­
сканію, въ размѣрѣ не свыше ста рублей; 7) за производ­
ство розничной торговли церковными свѣчами лицами, не 
имѣющими на то права, виновные подвергаются: денежному 
въ пользу дух. вѣдомства взысканію, въ размѣрѣ не свыше 
ста руб., и конфискаціи всѣхъ найденныхъ у нихъ церк. 
свѣчей, которыя передаются въ распоряженіе епарх. началь­
ства1). Порядокъ производства дѣлъ по нарушеніямъ пра­
вилъ о приготовленіи, храненіи и продажѣ церк. свѣчей, 
Высочайше утвержденный 27 мая 1891 г., таковъ: I) дѣла 
сіи (ст. 483—48б Уст. наказ. по прод. 1890 г.) производятся 
въ судебныхъ установленіяхъ, образованныхъ по уставамъ 
Императора Александра ІІ-го, и въ судебныхъ мѣстахъ преж­
няго устройства порядкомъ, опредѣленнымъ въ надлежащихъ 
законахъ для дѣлъ о нарушеніи Уставовъ казеннаго Упра­
вленія, съ соблюденіемъ слѣдующихъ правилъ: 1) возбужде­
ніе дѣлъ возлагается на обязанности полиціи, которая со­
ставляетъ протоколъ объ обнаруженномъ нарушеніи, задер-' 
живаетъ подлежащія конфискаціи свѣчи и о начатомъ уго­
ловномъ преслѣдованіи извѣщаетъ мѣстную Духовную Кон­
систорію или Грузино-Имеретинскую Св. Синода Контору; 
2) дѣло подсудно Мировому Судьѣ, если сумма денежнаго 
взысканія и цѣна подлежащихъ конфискаціи свѣчей не пре­
вышаютъ, каждая въ отдѣльности, 300 руб.; 3) при произ­
водствѣ слѣдствія и суда права казеннаго управленія пре­
доставляются Дух. Консисторіямъ и Грузино-Имер. Св. Си-

!) П. С. Зак. т. X, отд. I, № 6828.



—  211 —

нода конторѣ; 4) при совокупности преступныхъ дѣйствій 
обвиняемаго денежное взысканіе за нарушеніе закона 14 мая 
1890 г. не покрывается наказаніями за иные преступленія 
или проступки; II) въ мѣстностяхъ, въ коихъ введено По­
ложеніе о Земскихъ Участковыхъ Начальникахъ, упомяну­
тыя дѣла, во всѣхъ тѣхъ случаяхъ, когда сумма денежнаго 
взысканія и цѣна подлежащихъ конфискаціи свѣчей не пре­
вышаютъ; каждая > въ отдѣльности, 300 руб., подлежатъ вѣ­
домству Земскихъ Начальниковъ или Городскихъ Судей и 
производятся порядкомъ, указаннымъ въ предыдущей статьѣ 
І-ой, съ соблюденіемъ правилъ пунктовъ 1, 3 и 4-го той же 
статьи (I); III) дѣла о незаконной торговлѣ церковными свѣ­
чами, возбужденныя до изданія закона 14 мая 1890 г., по­
лучаютъ разрѣшеніе въ прежнемъ порядкѣ, съ примѣненіемъ 
къ виновнымъ мѣръ взысканія, установленныхъ Высочай­
шимъ повелѣніемъ 28 авг. 1808 г .х). Кромѣ приведенныхъ 
постановленій о церковныхъ свѣчахъ, было преподано нѣ­
сколько правилъ, касающихся епархіальныхъ свѣчныхъ за­
водовъ. Такъ, указомъ Синода, отъ 10-го іюня 1886 г. за 
№ 11, повелѣно, чтобы: 1) цѣны на свѣчи на епархіальныхъ 
заводахъ назначались соотвѣтственно цѣнамъ на церковныя 
свѣчи, выдѣлываемыя изъ чистаго пчелинаго воска на дру­
гихъ заводахъ; 2) никакія денежныя взысканія съ церков­
ныхъ доходовъ за неисполненіе требованій о выборѣ свѣчей 
съ епархіальныхъ заводовъ, равно какъ ограниченіе пріема 
пожертвованій свѣчами отъ прихожанъ, не были допускаемы, 
а взамѣнъ того были бы употребляемы мѣры архипастыр­
скаго воздѣйствія къ побужденію принтовъ, старостъ и при­
хожанъ къ пріобрѣтенію церк. свѣчей епарх. заводовъ; 3) при­
ходо-расходныя книги для управленій епарх. свѣчными за­
водами были выдаваемы изъ канцеляріи преосвященнаго, за 
собственной его подписью и печатью и 4) сдѣланныя упра­
вленіями свѣчныхъ заводовъ займы у частныхъ лицъ были 
немедленно уплачены по принадлежности и впредь были 
воспрещены, долги же—епархіальнымъ попечительствамъ о 
бѣдныхъ духовнаго званія и прочимъ учрежденіямъ епарх. 
вѣдомства, гдѣ таковые окажутся, также были погашаемы, 
причемъ на будущее время займы изъ суммъ епарх. попе-

і) П. С. Зак. т. XI, № 7748.



—  212 —

чительства, согласно указу Синода, отъ 23 ноября 1868 г. 
за № 71, допускать не иначе, какъ съ разрѣшенія Синода '). 
Епархіальные свѣчные заводы, а равно и открываемые ду­
ховными учреяіденіями, съ разрѣшенія епарх. начальства, 
повсемѣстно (т.-е. при церквахъ и отдѣльно отъ оныхъ, въ 
другихъ мѣстахъ), склады и лавки для продажи церковныхъ 
свѣчей свободны отъ уплаты торговыхъ сборовъ (циркул. 
Мин. Финансовъ, распублик. въ опред. Син. отъ 18 февр.— 
9 мар. 93 г .2).—Въ виду недоброкачественности существую­
щаго въ продажѣ лампаднаго масла Синодъ, опредѣленіемъ 
отъ 11 ноября—7 дек. 1887 г., предложилъ епарх. преосвя­
щеннымъ: не признаютъ ли они возможнымъ поручить наибо­
лѣе достаточнымъ монастырямъ или церквамъ, а также и 
епарх. свѣчнымъ заводамъ выписывать непосредственно са­
мимъ изъ заграницы лампадное оливковое масло въ коли­
чествѣ, потребномъ для снабженія имъ всѣхъ церквей епар­
хіи 8). Свѣдѣнія о фирмахъ, торгующихъ лампаднымъ масломъ 
могутъ быть получаемы изъ Хозяйст. Управленія при Синодѣ 
(они же помѣщены и въ Церк. Вѣд. за № 7-мъ 1890 г.), а 
самую выписку можно производить чрезъ посредство Рос­
сійскихъ посольствъ и миссій, списокъ которыхъ помѣщенъ 
въ Церк. Вѣд. 1890 г. № 7. Въ видахъ наибольшаго облег­
ченія епарх. начальствомъ какъ выписки масла изъ загра­
ницы, такъ и способовъ къ полученію его изъ таможенъ въ 
неиспорченномъ видѣ, Министръ Финансовъ предписалъ та­
можнямъ С.-Петербургской, Московской, Одесской и Таган­
рогской соблюдать слѣдующія правила: 1) досмотръ произ­
водить по коносаментамъ, или желѣзнодорожнымъ наклад­
нымъ, не требуя объявленій и не допуская посредниковъ;.
2) о количествѣ причитающихся за масло таможенныхъ по­
шлинъ и другихъ сборовъ сообщать Департаменту Таможен­
ныхъ Сборовъ, для сношенія съ хозяйств. управленіемъ при 
Синодѣ объ уплатѣ таковыхъ С.-Петербургской Портовой Та­
можнѣ за счетъ подлежащихъ таможенныхъ учрежденій;
3) не ограничиваясь при досмотрѣ обычными для этого то­
вара таможенными манипуляціями, производить чрезъ экспер­
товъ освидѣтельствованіе оному, въ видахъ удостовѣренія,

*) Собраніе Указовъ Син. А. Завьял., 1886 г. № 11. 2) Ц. Вѣд. № 11, 
1893 г. ») Ц. Вѣд. № 1, 1888 г.



— 213 —

что масло не фальсифицировано и стороннихъ примѣсей не 
содержитъ, въ чемъ и выдавать за подписью таможни и ея 
эксперта письменныя удостовѣренія; 4) провозъ изъ таможни 
къ мѣсту погрузки на желѣзную дорогу допускать не иначе, 
какъ въ сопровожденіи таможеннаго надсмотрщика; 5) отправку 
масла по желѣзнымъ дорогамъ производить непосредствен­
нымъ распоряженіемъ таможни, съ наложеніемъ платежа про­
возной по желѣзной дорогѣ платы, производя расходы по вы­
грузкѣ, досмотру и доставкѣ на желѣзную дорогу за счетъ по­
лучателей, съ сообщеніемъ о количествѣ таковыхъ департа­
менту; 6) во всѣхъ тѣхъ случаяхъ, когда епархіи того поже­
лаютъ, въ помѣщеніи подлежащей, таможни представятъ къ 
тому возможность разливать масло въ мелкую посуду съ 
наложеніемъ печатей, и 7) когда-масло отсылается въ епархіи 
въ бочкахъ, то одновременно съ отсылкой его желѣзной 
дорогой пробы этого товара отсылать почтою въ надлежащую 
епархію для провѣрки: не измѣненъ-ли, или не подмѣненъ 
товаръ въ дорогѣ. Тѣмъ-же таможнямъ повелѣно соблюдать 
указанныя въ пп. 3, 4, 6 и 7-мъ правила и при покупкѣ 
епархіями оливковаго масла, находящагося подъ вѣдѣніемъ 
таможенъ въ казенныхъ или частныхъ таможенныхъ скла­
дахъ 1). Циркуляромъ Министра Финансовъ, отъ 11 окт. 1888 г. 
за А» 10011, дано знать Казеннымъ Палатамъ, что какъ за­
купка товаровъ для собственныхъ надобностей не состав­
ляетъ торговаго дѣйствія, то засимъ всѣ вообще епарх. 
начальства, церкви и монастыри могутъ выписывать изъ 
заграницы, для своихъ надобностей, чистое оливковое масло 
безъ уплаты торговыхъ пошлинъ, а также безъ платежа торго­
выхъ пошлинъ и устраивать склады лампаднаго масла, какъ 
при епархіальныхъ свѣчныхъ лавкахъ и заводахъ, такъ и 
въ другихъ мѣстахъ, гдѣ дух. начальство найдетъ это удоб­
нымъ, но исключительно для снабженія этимъ масломъ 
церквей, монастырей и другихъ учрежденій своего вѣдом­
ства, а не для продажи частнымъ лицамъ и учрежденіямъ 
вѣдомства не духовнаго2).

§ 3. Представительство церквей и монастырей въ земскихъ 
учрежденіяхъ. Въ 1883 г. дек. 13-го Высочайше было ут­
верждено мнѣніе Госуд. Совѣта о представительствѣ церквей

Ч Ц. Вѣд. № 28, 1888 г. 2) Ц. Вѣд. № 6, 1889 г.



—  214 -

и монастырей въ земскихъ учрежденіяхъ. Въ этомъ мнѣніи 
статьи 1835, 1839, 1840 и 1844-я Общ. Губерн. Учрежд. (св. 
зак. т. II, ч. I -я, изд. 1876 г.) изложены слѣдующимъ обра­
зомъ: 1) Статья 1835—„церкви, монастыри..., если владѣ­
ютъ подлежащими обложенію земскимъ сборомъ недвижи­
мыми имуществами, указанными въ пунктахъ 1, 2 и 4 статьи 
1839-ой и въ пунктахъ 2 и 3-мъ ст. 1844, назначаютъ отъ себя, 
для присутствованія въ земскихъ избирательныхъ' съѣздахъ, 
повѣренныхъ, съ соблюденіемъ условій, установленныхъ въ 
ст. 1834.—(Примѣчаніе. Священнослужители могутъ быть 
повѣренными отъ церквей, хотя-бы лица сіи сами и не удо­
влетворяли имущественнымъ условіямъ, опредѣленнымъ стать­
ями 1839 и 1844)“; 2) Статья 1839-я—въ избирательномъ 
съѣздѣ уѣздныхъ землевладѣльцевъ имѣютъ право голоса: 
1) лица, владѣющія въ уѣздѣ, на правѣ собственности, 
пространствомъ земли, опредѣленнымъ для того уѣзда въ 
приложенномъ къ сей статьѣ росписаніи, 2) лица, владѣю­
щія въ уѣздѣ другимъ недвижимымъ имуществомъ, цѣною 
не ниже 15000 руб., а также владѣющія въ уѣздѣ промыш­
леннымъ или хозяйственнымъ заведеніемъ не ниже той-же 
капитальной цѣнности, или имѣющимъ общій годовой обо­
ротъ производства не менѣе 6000 руб, 3) назначенные, на 
основаніи статей 1844-1837, повѣренные отъ частныхъ вла­
дѣльцевъ, а также отъ церквей и монастырей..... владѣю­
щихъ пространствомъ земли, или имуществомъ, указанными 
въ пунктахъ 1 и 2 сей статьи, 4) уполномоченные отъ нѣ­
сколькихъ землевладѣльцевъ, а также отъ церквей, мона­
стырей..... , владѣющихъ въ уѣздѣ пространствомъ земли, не
достигающимъ положеннаго въ пунктѣ 1-мъ сей статьи раз­
мѣра, но составляющимъ не менѣе двадцатой доли онаго 
(ст. 1840 и 1841), 5) уполномоченные отъ священнослужите­
лей, владѣющихъ въ уѣздѣ церковною землею, въ размѣрѣ, 
опредѣленномъ въ законахъ межевыхъ и въ законахъ о 
состояніяхъ. — (Примѣч. Два примѣчанія къ сей статьѣ по 
своду и продолженію 1879 г., а равно приложеніе къ ’ней, 
остаются въ силѣ"); 3) Статья І840—„означенные въ пунк­
тахъ 4 и 5-мъ ст. 1839-ой уполномоченные отъ землевла­
дѣльцевъ, церквей, монастырей и священнослужителей из­
бираются ими на особыхъ предварительныхъ съѣздахъ; въ 
уѣздѣ, смотря по мѣстнымъ удобствамъ, или созывается



— 215 —

одинъ общій для всего уѣзда съѣздъ, или образуются от­
дѣльные съѣзды по становымъ участкамъ; по воспослѣдова- 
ніи распоряженія о выборѣ гласныхъ, созваніе съѣздовъ для 
выбора уполномоченныхъ дѣлается уѣзднымъ предводите­
лемъ дворянства, которому, вмѣстѣ съ тѣмъ, поручается и пред­
сѣдательство на означенныхъ съѣздахъ (Примѣчаніе къ сей 
статьѣ остается въ силѣ");—4) Статья 1844-я—„въ город­
скихъ избирательныхъ съѣздахъ участвуютъ: 1) лица, имѣ­
ющія купеческія свидѣтельства, 2) владѣльцы находящихся 
на городской землѣ фабрикъ и другихъ промышленныхъ 
или торговыхъ заведеній, годовой оборотъ производства 
коихъ не менѣе 6000 руб.; 3) лица, владѣющія на городской 
землѣ недвижимою собственностью, оцѣненною для взиманія 
налога: въ городскихъ поселеніяхъ, имѣющихъ болѣе 10,000 
жителей,—не ниже 3,000 руб., въ городскихъ поселеніяхъ— 
отъ 2,000 до 10,000 жителей,—не ниже 1000 руб., и во всѣхъ 
прочихъ городскихъ поселеніяхъ—не ниже 500 руб., 4) наз­
наченные, на основаніи ст. 1834—1836, повѣренные отъ цер­
квей, монастырей, частныхъ владѣльцевъ...... владѣющихъ
заведеніями или имуществомъ, указанными въ пунктахъ 2 
и 3-мъ сей статьи1).

И. Айвазовъ.

( Продолженіе, слѣдуетъ).

I I I I Ж  и  а  і Т і  а  і ~ 1 Ч а  Ж ч

*) П. С. Зак. Т. III, № 1897. Зак. 13 дек. 83 г.



Приходъ и приходская работа.
Въ настоящее время самымъ жгучимъ и болѣзненнымъ 

вопросомъ является вопросъ о борьбѣ съ хулиганствомъ.
Серьезный вопросъ, такъ какъ касается онъ не только внѣш­

няго строя, такъ сказать, общественной тишины и спокой­
ствія, но захватилъ душу народа и потому имъ должно за­
няться глубоко и основательно.

Хулиганство не есть просто „удаль молодецкая*, которой 
такъ любитъ форснуть молодежь, и не есть просто баловство, 
нѣтъ, это проявленіе того ужаснаго душевнаго растлѣнія, 
которое заразой проползло чрезъ Россію въ 1905 году. Оно 
настолько вредоносно оказалось для нашего народа, настолько 
сильно его вліяніе, что въ нѣсколько лѣтъ большая часть 
народа оказалась больной.

Смрадное дыханіе освободительныхъ идей не только „ ко­
снулось “ насъ, а оставило намъ плодъ своей разрушитель­
ной работы въ видѣ тяжкой болѣзни.

Видимо не всѣ ясно представляютъ, насколько серьезно 
это недомоганіе, и слышатся нетерпѣливыя заявленія о томъ, 
что почему де ничего не дѣлается для прекращенія хули­
ганства, и оно не перестаетъ. Но въ томъ то весь ужасъ, что 
сразу избавиться отъ него немыслимо, оно не больной зубъ, 
который вырвалъ и дѣло съ концомъ, а, такъ сказать, общест­
венный туберкулезъ, на борьбу съ которымъ потребуются 
годы упорной и непрерывной работы.

У насъ есть средство борьбы съ нимъ и хотя оно еще 
очень и очень въ рѣдкомъ употребленіи, но кой-гдѣ суще­
ствуетъ. Пока это средство не имѣло вида борьбы съ хули­
ганствомъ, теперь же оно и только оно можетъ врачевать 
нашъ недугъ.

Это средство—въ приходской жизни.



— 217 —

Приходъ является самымъ удобнымъ полемъ для этой 
борьбы: онъ не великъ и представляетъ этимъ то удобство, 
что борцы могутъ знать наперечетъ каждаго изъ своихъ 
больныхъ и такимъ образомъ борьба будетъ не съ массой 
довольно безличной, а съ опредѣленнымъ количествомъ лю­
дей. Гдѣ же приходъ большой—тамъ обыкновенно бываетъ 
нѣсколько священниковъ и они могутъ раздѣлить свой при­
ходъ межъ собой по домамъ.

Такъ какъ нужно не только лѣчить больныхъ, но оградить 
отъ заразы и здоровыхъ, которые представляютъ собой слѣ­
дующее поколѣніе и въ настоящее время бѣгаютъ босикомъ 
по улицамъ и переулкамъ и вдыхаютъ въ себя тотъ нрав­
ственный воздухъ, который заражаютъ ихъ старшіе братья 
и пріятели смрадомъ льющимся изъ ихъ устъ въ видѣ крыла­
тыхъ словъ, то нужно первымъ долгомъ изолировать это 
поколѣніе, отобравъ ихъ отъ улицы и помѣстивъ ихъ въ 
цріюты - ясли, церковно - приходскіе дѣтскіе сады, образцы 
каковыхъ существуютъ въ трехъ—четырехъ приходахъ Мо­
сквы.

Пріюты эти представляютъ вотъ что: собраны дѣти бѣд­
нѣйшихъ насельниковъ прихода; они приходятъ въ пріютъ 
ча*самъ къ 81!2 или 9 утра, получаютъ здѣсь чай два раза 
въ день, обѣдъ и ужинъ, проводя въ пріютѣ весь день до 
6 часовъ вечера. Они не оставлены на произволъ и не за­
ключены въ четыре стѣны—въ извѣстныхъ намъ пріютахъ 
работаютъ: воспитательница, знающая рукодѣлія и подвижныя 
игры, она же ведетъ бесѣды съ дѣтьми по закону Божію и 
по природовѣденію, руководствуясь тѣми или другими изда­
ніями, приспособленными къ пониманію дѣтей 4—7 лѣтняго 
возраста. Дѣти 7, 8-ми лѣтъ занимаются грамотой съ сотруд­
ницами и сотрудниками, готовятся къ церковно-приходской 
или городской школѣ. Очень желательно, конечно, чтобъ дѣти 
могли не уходить изъ подъ наблюденія, которое ведетъ 
пріютъ, и потому хорошо постепенно, по мѣрѣ надобности, 
открыть и школу у себя же въ приходѣ, и тогда годы до 
13, 14 лѣтъ протекали бы у ребенка въ той атмосферѣ, ко­
торой священникъ можетъ дать желаемый характеръ. Есте­
ственно, что подъ сѣнію храма должно создаться то нрав­
ственно здоровое направленіе, которое даетъ душѣ ребенка 
возможность сохранить цѣльность и стройность ея лучшихъ



218 —

качествъ и будетъ способствовать ихъ развитію. При этомъ 
необходимо, чтобъ воспитательница была православно-рели­
гіозный человѣкъ и сотрудничество должно находиться въ 
рукахъ людей, пользующихся довѣріемъ въ смыслѣ религіоз­
наго ихъ настроенія. Среди прихожанъ всегда найдутся двое, 
трое, желающіе сотрудничать и ихъ вполнѣ достаточно; свя­
щеннику же можетъ быть достаточно извѣстна ихъ рели­
гіозная состоятельность, и дѣло не можетъ пугать тѣмъ, что 
некому работать, такъ какъ пріюты эти не будутъ велики и 
не потребуютъ большаго числа работниковъ. Священникъ, 
естественно, долженъ лично вести все дѣло, быть такъ сказать 
директоромъ, и тогда, конечно, прихожане отзовутся охотно 
на благое начинаніе, а если вначалѣ и не окажется большого 
количества откликнувшихся—дѣло начинать всетаки нужно, 
хотя бы съ пяти человѣкъ дѣтей. На начатое скорѣе обра­
тятъ должное вниманіе и только не слѣдуетъ падать духомъ, 
а работать, серьезно, честно, и дѣло не заглохнетъ, найдутся 
и средства и люди. А главное побольше вѣры и надежды 
на помощь Божію—и Господь не оставитъ. Несомнѣнно, 
будутъ всевозможныя испытанія, но не нужно падать духомъ, 
нужно помнить, что все тяжелое и непріятное въ дѣлѣ бого­
угодномъ — необходимый испытательный и очистительный 
огонь духовный, потребляющій все нечистое и переплавляющій 
какъ золото все лучшее. Всѣми испытаніями не только не 
слѣдуетъ смущаться, но лишь благодарить за нихъ Бога— 
значитъ, дѣйствительно, дѣло пускаетъ корни и проростетъ, 
если оно оказалось достойно испытательнаго духовнаго огня. 
И Господь поможетъ.

Пріюты-ясли—для дѣтей дошкольнаго возраста.
Возрастъ школьный, т. е. то поколѣніе, которое уже всту­

пило на путь хулиганства, нужно иначе привлечь и воздѣй­
ствовать на него. Опять же не нужно думать, что плоды 
окажутся скоро, нѣтъ, потребуется не меньше года, чтобъ, 
такъ-сказать, приручить этихъ „больныхъ44, затѣмъ* лишь 
возможно вліяніе и то не сразу, а опять же упорнымъ и 
серьезнымъ трудомъ.

Школьный вопросъ такой, когда начинаетъ пробуждаться 
мысль, и вотъ тутъ-то, когда она жаждетъ и требуетъ работы, 
нужно ей притти на помощь и направить ее. Если она про­
будилась и дурно направлена—нужно исправить ея путь.



— 219 —

Для этого дѣла нужны библіотеки, читальни, чтенія съ свѣ­
товыми картинами, бесѣды, нужно собирать около себя дѣтей 
и сразу нельзя набрать большую группу, а постепенно, на­
чиная съ двухъ, трехъ, говорить съ ними, читать, вызывать 
ихъ на разговоръ, позволять имъ высказываться. Послѣ трехъ 
четырехъ бесѣдъ аудиторія увеличится и такъ постепенно 
будетъ рости, Если же сразу начать съ 10—15 человѣкъ— 
не получится естественно-простой бесѣды, она будетъ носить 
нарочитый оффиціальный характеръ и дѣтямъ не понравится-

Теперь, какъ разъ, вырабатывается каталогъ дѣтскихъ 
книгъ комиссіей и будетъ въ скоромъ времени изданъ: по­
лучить его можно будетъ въ книжномъ складѣ Московскаго 
Епархіальнаго дома. Этотъ каталогъ очень облегчитъ трудъ 
по составленію библіотеки и выбору книгъ для чтенія.

Большое воспитательное значеніе для прихода могутъ имѣть 
церковные хоры. Спѣвки должны происходить подъ наблю­
деніемъ священника; здѣсь онъ можетъ опять побесѣдовать, 
а тема для бесѣды всегда найдется. Можно начать разговоръ 
съ однимъ изъ поющихъ, къ разговору примкнутъ и другіе 
и такимъ образомъ сама собой вырастетъ бесѣда. И здѣсь 
могутъ быть всевозможныя непріятности и искушенія, но и 
здѣсь не нужно рукъ опускать и здѣсь должна быть борьба 
неустанная, какъ и вся жизнь человѣческая есть непрестан­
ная борьба, и нужно бороться во Имя и славу Божію и Го­
сподь поможетъ побѣдить. Если жъ не бороться—тогда ни­
когда, ничего не будетъ сдѣлано.

Очень хорошо дѣйствуютъ на этотъ возрастъ поломниче- 
ства по святымъ мѣстамъ. И здѣсь, какъ и вездѣ, во главѣ 
долженъ быть приходскій батюшка. Дѣти, видя въ своемъ 
обществѣ такое лицо, какъ священникъ, который не только 
не смотритъ на нихъ свысока и не читаетъ имъ натацій, а 
идетъ или ѣдетъ съ ними вмѣстѣ, вступаетъ* съ ними въ 
разговоръ, удовлетворяетъ отвѣтами ихъ вопросы, дѣти, не­
премѣнно, почувствуютъ довѣріе къ батюшкѣ. А это самый 
главный рычагъ: если человѣкъ пользуется довѣріемъ ре­
бенка—онъ можетъ управлять его душой. Всѣ же эти под­
ростки-хулиганы всетаки прежде всего дѣти; испорченныя, 
изуродованныя, но дѣти и въ ихъ душахъ всетаки есть свѣт­
лыя точки, которая и не замедлятъ проявить себя, лишь 
только эти хулиганы почувствуютъ довѣріе къ старшему.



—  220 —

На дѣтей очень вліяетъ отношеніе къ нимъ старшихъ: если 
они чувствуютъ, что на нихъ смотрятъ, какъ на чуть-ли не 
погибшихъ—они съ какимъ то безшабашнымъ отчаяніемъ 
продѣлываютъ самыя безобразныя вещи, словно говорятъ въ 
душѣ: „а,—мы плохи, такъ ужъ все равно будемъ еще хуже41, 
и даже повѣрятъ тому, что они „погибшія“ и гибнутъ, думая, 
что имъ невозможно ужъ исправиться. Если же они почув­
ствуютъ, что на нихъ смотрятъ, какъ на будущихъ людей, 
какъ на живыя души и надѣются найти въ нихъ чистый 
уголокъ—о, тогда эти самые хулиганы могутъ быть и рыца­
рями и честнѣйшими малыми: они безсознательно начинаютъ 
вѣрить въ хорошія стороны своей души и не стѣсняясь 
открываютъ эти стороны и въ этотъ то самый благопріятный 
моментъ нужно просто и сердечно взяться за нихъ и почти 
половина дѣла будетъ сдѣлана, но за этимъ должно слѣдо­
вать зоркое и упорное наблюденіе, чтобъ не выпустить души 
изъ глазъ и чутко прислушиваться къ тому, что болѣе всего 
ей сродно и что сильнѣй всего можетъ заинтересовать ре­
бенка.

Все сказано здѣсь слишкомъ обще и слишкомъ конспек­
тивно, но вѣдь каждый можетъ развить до возможнаго со­
вершенства то, что наиболѣе полезнымъ находитъ и въ чемъ 
чувствуетъ себя болѣе сильнымъ.

За пять лѣтъ работы въ одномъ церковно-приходскомъ 
Попечительствѣ, мнѣ привелось имѣть дѣло съ сотнями дѣтей 
самыхъ разнообразныхъ характеровъ и настроеній. Прихо­
дилось и паломничать съ ними, и бесѣдовать, и читать, и 
разговаривать; приходилось много страдать душой за нихъ, 
часто огорчаться почти до отчаянія, но разочаровываться не 
приходилось. То свѣтлое, чистое, та искра свѣта небеснаго, 
что заложена Творцомъ въ душу человѣческую, теплится въ 
сердцахъ эти&ъ дѣтей, только жаль, что нравственная атмо­
сфера, ихъ окружающая, сама-то по себѣ очень ужъ скверна. 
Но какъ они чувствуютъ, безсознательно чувствуютъ, душу 
каждаго, кто ихъ жалѣетъ; они болѣзненно чутки. Въ нихъ 
масса гордости, но когда они видятъ или чувствуютъ врага, 
или по крайней мѣрѣ недруга; и они-же обращаются въ сми­
ренныхъ и податливыхъ передъ лицемъ того, въ комъ уга­
дываютъ друга. Они очень дорожатъ лаской и дружбой 
старшихъ, тѣхъ старшихъ, которыхъ считаютъ друзьями; но



они не довѣряютъ ни ласкѣ, ни дружбѣ людей, къ которымъ 
не лежитъ ихъ сердце. Рѣзкость, невыдержанность со стороны 
старшихъ дѣйствуетъ на нихъ ужасно, и благотворными 
оказывается деликатность и спокойствіе.

Близкое общеніе съ дѣтьми заставляетъ и самого вгляды­
ваться въ свою собственную душу и работать надъ ней, ибо 
„когда измешь сучецъ изъ очеси брата твоего и вотъ бревно 
во оцѣ твоемъ не чуеши?“.

Еще разъ смѣю повторить, что единственное вѣрное сред­
ство борьбы съ хулиганствомъ — борьба чрезъ посредство 
церковно-приходскихъ организацій.

А. Куликова.



+
Нило-Сорская мужская общежительная пустынь.

Нило-Сорская общежительная пустынь, основанная въХУ в. 
преп. Ниломъ Сорскимъ; расположена въ 15 в. отъ г. Кирил­
лова, Новгород. губ., при р. Сорѣ, въ гущѣ дѣвственной 
прелести хвойныхъ лѣсовъ.

Основатель пустыни преп. Нилъ Сорскій, положившій на­
чало въ Россіи „скитскаго44 жительства, родился въ 1433 г. 
Онъ происходилъ изъ Московск. дворян. фамиліи Майковыхъ. 
Мірская жизнь не удовлетворяла его,—и еще юношею онъ 
ушелъ въ Кирилло-Бѣлозерскую обитель. Однако, здѣсь онъ 
не нашелъ душевной отрады и отбылъ на Востокъ съ цѣлію 
поучиться тамъ подвижнической жизни. Побывалъ онъ и на



— 223 —

св. горѣ Аѳонѣ, гдѣ познакомился съ особымъ видомъ мо­
нашескаго жительства,—ѵскитскагои.

По возвращеніи съ Востока, преп. Нилъ выстроилъ за 
оградою Кирилло-Бѣлозерскаго монастыря келлію, куда и 
уединился для поста и молитвы. Для полнаго уединенія 
онъ, затѣмъ, избираетъ въ 15 в. отъ Кирилло-Бѣлозер. оби­
тели мѣсто въ глухой чащѣ лѣса. Здѣсь онъ водрузилъ 
крестъ, поставилъ келлію и часовню, ископалъ колодезь и 
прудъ.

Опочилъ въ бозѣ преп. Нилъ Сорскій 7-го мая 1508 г. 
Извѣстенъ онъ, какъ строгій ревнитель скитской жизни и 
уставности. На соборѣ 1503 года преп. Нилъ ратовалъ, чтобы 
„не было селъ у монастырей, а жили бы черньцы по пусты­
нямъ, а кормйли-быся рукодѣліемъ",—иначе „напрасно про­
износится отреченіе отъ міра монахами". Въ„ Уставѣ скит­
скаго житія" онъ завѣщалъ братіи: „здѣсь же, какъ было 
при жизни моей, такъ пусть будетъ и по смерти"; братія 
пусть живутъ по одиночкѣ каждый въ своей келліи". Уми­
рая, преп. Нилъ заповѣдалъ своимъ ученикамъ:

„Во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Завѣщаю, яже о 
себѣ, моимъ приснымъ господамъ и братіямъ, яже суть моего 
нрава. Молю васъ, повергните тѣло мое въ пустыни, да 
изъядятъ е звѣріе и птицы: понеже согрѣшило есть Богу 
много и недостойно есть погребенія. Аще ли сице не со­
творите, то, ископавше ровъ на мѣстѣ, идеже живемъ, со 
всякимъ безчестіемъ погребите мя. Бойтесь же слова, еже 
Великій Арсеній завѣща ученикамъ своимъ, глаголя: на судѣ 
стану съ вами, аще кому дадите тѣло мое. Тщаніе бо и мнѣ 
было то, елико по силѣ моей, да не сподобленъ буду чести 
и славы вѣка сего никоторыя, якоже въ житіи семъ, тако 
и по смерти моей. Молю же вс^хъ, да помолятся о души 
моей грѣшнѣй, и прощенія прошу отъ всѣхъ и отъ мене 
прощеніе да будетъ: Богъ да проститъ всѣхъ насъ".

Св. Церковь впослѣдствіи причислила Нила Сорсвдго къ 
лику преподобныхъ отецъ и память его совершаетъ 7-го Мая, 
въ день его блаженной кончины.

Уже при жизни преп. Нила къ нему стекались ученики,— 
Иннокентій и др., и такъ положено было основаніе Нилову 
скиту или Сорской пустыни.

На р. Броди устроили мельницу, на земляной насыпи де-



— 224 —

ревянный храмъ Срѣтенія Господня, и подъ нимъ братскую 
усыпальницу, братскія келліи, которыхъ ко дню смерти, 
преподобнаго Нила уже насчитывалось 12. Все имущество 
было общее; строго блюли неетяжательность даже въ пред­
метахъ домашняго обихода. Никакихъ имѣній небыло. Сред­
ствами къ содержанію монастыря служила царская милостыня, 
небольшіе вклады богомольцевъ и доходы.

Въ концѣ ХУ1 в. въ обители насчитывалось всего 12 скит­
никовъ, а въ XVII в. до 5—6 чел., а съ 1641 г. скитъ уже 
передается въ вѣдѣніе Кирилло-Бѣлозерскаго мон. и такъ 
до 1777 г. Съ 1778 г. пустынь переходитъ въ вѣдѣніе Ки­
рилловскаго Духовнаго Правленія на 20 лѣтъ. Братіи въ 
ней уже не было, а для богослуженія въ ней жилъ священ­
никъ, дьячокъ и пономарь.

Іоанно-Предтеченскій скитъ.

Въ 1799 году настоятель Новоезерскаго мон. игум. Ѳеофанъ 
возобновилъ Ниловъ скитъ. Но за дальностью скита отъ мо­
настыря управленіе скитомъ оказалось не удобнымъ, и съ



— 225 —

1805 г. Нило-Сорская пустынь снова отошла въ вѣдѣніе 
Кир.-Бѣлозер. монастыря,—и такъ до 1851 года.

Къ половинѣ XIX вѣка въ пустынѣ было всего двѣ де- 
ревян. церкви, изъ коихъ въ главной—Срѣтенія Господня 
вмѣсто, иконостаса иконы поставлены были на деревян. 
брусахъ.

Вторая церковь въ честь св. Іоанна Предтечи. Въ ней 
иконостасъ столярной работы. Здѣсь же находилась и рака 
преп. Нила, а надъ нею балдахинъ Ризница была также 
очень бѣдна.

На небольшой деревянной колокольнѣ—7 колоколовъ, изъ 
коихъ самый большой около 8 пудовъ.

Кромѣ церквей были и еще строенія: настоятельскія келліи, 
гостинныя келліи; изба, въ коей келарня и братская трапеза; 
четыре деревян. келліи и скотный дворъ, на которомъ было 
3 лошади, 8 коровъ, быкъ.

Въ такомъ видѣ пустынь находилась до 1837 года, когда 
управляющимъ былъ въ нее назначенъ іером. Никонъ (послѣ 
іерсхим. Нилъ); онъ управлялъ пустынею до 1842 г. Къ нему, 
какъ къ подвижнику, потекли массы народа. Іером. Никонъ 
сдѣлалъ новыя деревянныя постройки: вокругъ скита ограду 
съ 4-мя башенками, настоятельскія двух-этаж. келліи, двух- 
этаж. корпусъ съ братск. келліями, трапезную и хлѣбную, го­
стинныя келліи, святыя ворота съ братск. келліями и по обѣ 
стороны воротъ келліи, погребъ и ледники; скотный дворъ 
съ келліями; овинъ и гумно; водяную мельницу, отхожую 
келлію—пустыньку и при ней часовню и колодецъ. Братіи 
набралось до 20 чел.

Въ концѣ 1850 г. Нило-Сорская пустынь снова стала само­
стоятельной. Она была надѣлена и должнымъ количествомъ 
земли—300 десятинъ.

Въ настоящее время въ пустыни красуется каменный со­
боръ, во имя Тихвин. Бож. Матери, строенный въ 1842—1854 гг. 
взамѣнъ деревян. церквей Срѣтенской и Іоанно-Предтеческой.

Надъ св. вратами обители высится также каменная церковь 
во имя Покрова Пресв. Богородицы, построенная въ 1863— 
1867 гг. взамѣнъ древней деревянной.

Колокольня въ обители также нынѣ каменная.
На колокольнѣ находятся 12 колоколовъ; самый большой 

вѣситъ 129 п. 18 ф.



—  226 —

Вокругъ монастыря каменная ограда, съ четырьмя башнями, 
келліями и проч... На восточн. сторонѣ ограды св. ворота. 
Все это устроено въ 1859—1890 гг.

Внутри ограды настоятельскій корпусъ, устроенный въ 
1854 г.

На восточной сторонѣ монастыря двѣ гостинницы и проч. 
На р. Сорѣ устроена мукомольная мельница, братская баня, 

прачетная съ водопроводомъ и кузница.
Въ полѣ деревян. часовня въ честь Тихвин. Бож. Матери. 

Въ эту часовню ежегодно—26 іюня бываетъ крестный ходъ.

Покровская Церковь.

Къ примѣчательностямъ монастыря относится прежде всего 
гробница или рака преп. Нила, въ соборѣ подъ аркою,—по 
преданію, надъ могилою преп. Нила. Она сооружена на 
жертвы въ 1862 году.

Крышкою раки служитъ древній образъ преп. Нила, во 
весь ростъ. Этотъ образъ—снимокъ съ изображенія препо- 
подобнаго, оставленнаго имъ въ сойномъ видѣніи нѣкоему 
московскому купцу, находившемуся въ плѣну у турокъ.



—  227 —

Купецъ захватилъ его съ собою и бѣжалъ на родину. Здѣсь 
онъ поручилъ написать точную копію съ изображенія пре­
подобнаго и препроводилъ ее въ обитель преп. Нила съ 
щедрыми дарами.

На мѣстѣ описанной раки прежде стояла дѳревян. очень 
древняя (1663 г.) рака, находящаяся теперь въ церкви Іоан- 
но-Предтеч. скита.

Образъ преп. Нила на сей ракѣ писанъ на холстѣ.
Въ соборѣ находится рубашка или камзольчикъ, вязанный 

изъ чернаго и сѣраго коневья волоса.
Тутъ же рядомъ съ власяницей висятъ черныя шерстяныя 

четки. Какъ власяница, такъ и четки, по преданію, остались 
послѣ преп. Нила.

Среди монастырскихъ рукописей обращаетъ на себя вни­
маніе одинъ древній синодикъ, въ Ѵ4 листа, писанъ полу­
уставомъ. На верхней доскѣ-коркѣ на оборотной сторонѣ 
написано „1625 года". На первомъ листѣ написано: „Помяни 
Господи души: Преп. отца нашего игум. Кирилла, и преп. 
о. нашего старца Нила, и преп. о. нашего старца Иннокентія. 
Далѣе записаны имена Патріарховъ, Митрополиты, Архіеписк. 
и Епископы; потомъ—великіе князья, княгини, цари и царицы; 
послѣ—благотворители обители: родъ Митропол. Варлаама 
Ростов.; Сергія Еп. Рязан.; Патріарха Іоасафа; Кн. Адуев- 
скаго; кн. Петра Долгорукова, княжны-инокини Шевской; 
кн. Воротынскаго; кн. Черкасскаго; бояръ: Шереметьевыхъ; 
Салтыкова; Морозова; Нарышкина; Столпниковъ; Тургеневъ, 
Плещеевъ, и др., затѣмъ „Братія Пустынники, преставлыпіеся 
въ сей обители въ скитѣ Преп. о, нашего старца Нила"; и 
опять Преп. О. старецъ Нилъ и ученикъ его Преп. старецъ 
Иннокентій.

Въ 100 саж. отъ монастыря въ густомъ лѣсу находится 
Іоанно-Предтеченскій скитъ. Здѣсь, при прудикѣ и колодцѣ, 
выкопанными руками преп. Нила, устроена деревян. цер­
ковка Іоанна Предтечи съ часовнею надъ колодцемъ пре­
подобнаго и деревян. келліею, все обнесено деревян. оградою, 
съ 4-мя башнями.

До іеросхим. Нила здѣсь была только деревян. часовня 
надъ колодцемъ преподобнаго.

Въ 1842 году, когда разрѣшено было разобрать древнія 
деревян. церкви Іоанно-Предтеч. и вторую Срѣтенскую и на



—  228 —

мѣсто ихъ соорудить большой каменный соборъ, о. Нилъ 
перенесъ Іоанно-Предтеч. церковь на мѣсто подвиговъ преп. 
Нила и поставилъ ее въ близи колодца, гдѣ была келлія 
преподобнаго.

Рядомъ съ церковію онъ поставилъ деревян. келлію, на­
дѣясь совсѣмъ переселиться сюда.

Въ 1852 году было разрѣшено освятить эту древнюю Іоан- 
но-Предтеченскую церковь. На второй день по освященіи 
храма о. Никонъ принялъ св. схиму, съ именемъ Нила, и 
здѣсь жилъ до 1860 года, пока не выстроилъ скита въ честь 
Успенія Вож. Матери, гдѣ и скончался.

Успенскій скитъ.

Послѣ смерти о. Нила этотъ скитъ пустовалъ, пока не 
поселился сюда іерехимон. Іоаннъ прожившій здѣсь 20 лѣтъ. 
Потомъ онъ возвратился въ обитель, а черезъ нѣсколько 
лѣтъ снова былъ опредѣленъ въ Успенскій скитъ.

Предтеченскій же скитъ все ;• оемя пустовалъ, обвѣтшалъ 
и только вь 1906—1908 г. пері строенъ за ново, причемъ 
старая келлія о. Нила замѣнена двух-этаж. корпусомъ.



— 229

Въ 50 саж. отъ Іоанно-Предтеч. скита лежитъ Богородич. 
Успенск. скитъ; среди густого хвойного лѣса. Этотъ скитъ 
также построенъ іеросхим. Ниломъ, который въ 1861 году 
поставилъ себѣ здѣсь деревян. келлію, а потомъ и церковь 
во имя Успенія Божіей матери. Здѣсь же онъ поставилъ и 
и двѣ деревян. часовенки, выкопалъ два прудка, расчистилъ 
мѣсто подъ огородъ и садъ,—все обнесъ деревян. оградой 
и назвалъ Богородич. Успенскимъ скитомъ; часовенки же— 
одну назвалъ Голгоѳой, а другую Геѳсиманіей.

Скитская Успенская Церковь.

Послѣ кончины старца Нила въ 1870 году этотъ скитъ 
пустовалъ до 1895 года, логда, опредѣленъ былъ сюда іеро­
схим. Іоаннъ, прожившій здѣсь до своей смерти въ 1902 году.



— 230 —

Послѣ скитъ пропустовалъ 2 года, и въ него поступилъ 
бывшій келейникъ о. Нила Игум. Герасимъ. Въ 1907 году 
этотъ старецъ принялъ св. схиму, съ именемъ Нила.

Для желающихъ вполнѣ отрѣшиться отъ мірской суеты, 
для алчущихъ поста, молитвы и духовнаго созерцанія въ 
строгомъ отшельничествѣ—трудно найти лучшій пріютъ, какъ 
этотъ затерявшійся въ густой лѣсной чащѣ скитокъ.

И.  А.



+
Воззваніе.

М. Г., Г. Р.

Въ какомъ положеніи находятся православные въ г. Но­
возыбковѣ, гнѣздѣ раскола, можно видѣть изъ слѣдующаго’ 
два года тому назадъ на постройку раскольничьяго храма 
австрійцевъ, вмѣстимостью на 1000 человѣкъ, новозыбков- 
ская городская дума, гдѣ преимуществуютъ раскольники, 
отпустила ивъ городского лѣса весь нужный для постройки 
строевой лѣсъ. Въ 1912 году комитетъ по постройкѣ въ гор. 
Новозыбковѣ Троицкаго православнаго храма просилъ ту-же 
думу отпустить изъ того-же лѣса бревенъ на доски для 
пола, оконъ и дверей строющагося храма.

И это ходатайство комитета, послѣ двукратнаго обсужде­
нія, отклонено думой и разрѣшено ассигнованіемъ на посо­
біе комитету пятисотъ рублей,—что по сопоставленію съ по­
собіемъ матеріаломъ вышеназванному новоустроенному рас­
кольничьему бѣлокрвницкому храму равняется Ѵ6 части его. 
Обидно. Еще обиднѣе послѣднее событіе: послѣ ассигнова­
нія 500 рублей на построеніе православнаго храма, отпущено 
той-же думой на построеніе второго раскольничьяго храма 
300 бревенъ строевого лѣса изъ городского лѣса. За время 
строенія въ г. Новозыбковѣ второго православнаго храма 
построены: раскольничій храмъ, еврейская синагога, начи­
нается постройка второго раскольничьяго храма.

Помогите Христа ради!

Помогите Христа ради!

Православное населеніе г. Новозыбкова, за совершеннымъ отсутствіемъ 
кунечества и земледѣльцевъ, состоитъ изъ чиновниковъ и служащихъ, за­
брошенныхъ сюда судьбой со всѣхъ концовъ Россійской имперіи, и кре­
стьянъ, переселившихся сюда изъ сосѣднихъ селъ ради дневного пропита­
нія. Вслѣдствіе маловмѣстительности настоящаго храма, почти пять ше­
стыхъ православнаго населенія г. Новозыбкова въ праздники и воскрес-



232 —

ные дни не имѣютъ возможности побыть въ немъ и остаются безъ цер­
ковной молитвы, службы и назиданія. Въ силу чего является насущная 
необходимость въ постройкѣ второго храма, который въ 1905 году зало­
женъ во имя Святой и Животворящей Троицы. Въ ІУІО и 1912 году, при 
помощи Всемилостивѣйше пожалованныхъ отъ Монаршихъ щедротъ ты­
сячи рублей, выведены и покрыты желѣзомъ главный его куполъ, стѣны 
храма и его алтарные придѣлы; а въ настоящее время, вслѣдствіе совер­
шеннаго израсходованія имѣвшихся на постройку сего храма средствъ, 
постройка прекращена. Средства же на постройку этого храма состояли 
и состоятъ единственно изъ доброхотныхъ пожертвованій Христолюбивыхъ 
благотворителей, какъ г. Новозыбкова, такъ и его окрестностей и разныхъ 
концовъ православной Руси. Опредѣленно-же, какъ это бываетъ въ другихъ 
приходахъ, располагать на прихожанъ, какъ состоящихъ исключительно 
изъ случайно и временно, по службѣ и ради дневного пропитанія, прожи­
вающихъ въ г. Новозыбковѣ, не возможно. У комитета по постройкѣ 
сего храма, какъ предъ началомъ постройки, такъ и во время ея была 
одна надежда на Господа Бога и Его благотворителей. И теперь, если 
Господь скоро не пошлетъ сему святому дѣлу благодѣтелей и не положитъ 
на сердце своимъ благотворителямъ, то на скорое окончаніе храма, хотя 
бы вчернѣ, на что потребуется еще до десяти тысячъ, трудно надѣяться.

Не имѣя ничего опредѣленнаго въ будущемъ, кромѣ, по-прежнему, доб­
рохотной лепты, комитетъ по постройкѣ въ г. Новозыбковѣ Св.-Троицкаго 
храма усерднѣйше проситъ васъ, ради Христа, помогите посильной жерт­
вой „кійждо якоже изволеніе имать сердцемъ... доброхотна бо дателя лю­
битъ Богъ“ (2 Кор. 9, 7)—достроить храмъ, помня, что всякая жертва на 
построеніе храма не будетъ оставлена Богомъ, какъ сказала Царица Не­
бесная преподобному Александру Свирскому: „всякій, кто принесетъ даже 
маленькій камень на созданіе храма, не будетъ оставленъ безъ небесныхъ 
милостей (30 августа), и что каждый жертвователь есть строитель храма, 
а храмъ есть домъ Божій, какимъ его назвалъ Самъ Христосъ: „домъ Мой 
домомъ молитвы наречется4* (Матѳ. 21, 13), и что св. Церковь постоянно 
молится и будетъ молиться „о блаженныхъ и приснопамятныхъ (живыхъ и 
умершихъ) создателяхъ и благотворителяхъ ея“. Дайте, ради спасенія 
души, возможность тысячамъ душъ вашихъ собратовъ по вѣрѣ, закинутыхъ 
жизнью въ гор. Новозыбковъ, въ храмѣ молиться о себѣ и о васъ. Вѣдь 
наши кости истлѣютъ, наше имя забудутъ на землѣ, а въ св. храмѣ все- 
таки будутъ молиться о прощеніи грѣховъ его „создателей и благотвори­
телей", а дороже и полезнѣе молитвы церкви ничего не можетъ быть для 
человѣка.

Помогите, добрые люди, а мздовоздаятель Господь не оставитъ „любя­
щихъ благолѣпіе дому Его** Своею милостію и воздастъ сторицею, ибо рука 
дающаго не оскудѣваетъ.

Пожертвованія просимъ посылать по адресу: „ г .  Новозыбковъ,  Чернигов­
ской губ. Комитетъ по построитъ въ Новозыбковѣ Св.-Троицкаго храм аи .



■ с 7Са 1912'й годъ —= = = = —

О т к р ы т а  п о д п и в к а

НА НОВЫЙ ЕЖЕМѢСЯЧНЫЙ ЦЕРКОВНО-ОБЩЕСТВЕННЫЙ И МИССІОНЕРСКІЙ ЖУРНАЛЪ:

„Толосъ Церк6и“.
Журналъ: „ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ44, вступая во второй годъ сво­

его изданія, имѣетъ цѣлью освѣщать и разрѣшать въ строго-пра­
вославномъ церковномъ духѣ всѣ вопросы Вѣры и Церкви, а также 
и вопросы государственной, общественной, семейной и личной 
жизни и мысли, въ границахъ соприкосновенія ихъ съ ученіемъ 
Православной Вѣры и съ жизнью Православной Церкви.
— Посему въ „ПРОГРАММУ14 журнала входятъ: ■■■ ■ -»■■■

Отдѣлъ I: 1) Душеполезное чтеніе, т. е. статьи, дневники, 
письма, наблюденія и воспоминанія, а также и прочіе труды ре­
лигіозно-назидательнаго содержанія. 2) Вѣроученіе и нравоученіе 
Православной Церкви, въ научно - популярномъ изложеніи и въ 
удовлетвореніе запросовъ нашего времени. 3) Церковная пропо­
вѣдь на жгучіе вопросы современности. 4) Церковное управленіе. 
5) Вопросы современнаго пастырства и церковный приходъ. 6) Цер­
ковная школа. 7) Внѣшняя и заграничная православная миссія. 
8) Внутренняя миссія. 9) Русское сектантство, соціализмъ,современ­
ный атеизмъ и спиритуализмъ. 10) Православная церковь за гра­
ницей. 11) Инославіе и иновѣріе.

О т д ѣ л ъ  II: 12) Церковь и Государство. 13) Церковь и Об­
щество. 14) Церковь и семья. 15) Церковь и личная жизнь чело­
вѣка. 16) Церковь и современная пресса. 17) Церковь и совре­
менная мысль. 18) Библіографія и критика. 19) Политическое обо­
зрѣніе. 20) Стихотворенія. 21) Почтовый ящикъ: отвѣтъ на запро­
сы читателей по программѣ журнала.

===== Въ журналѣ принимаютъ участіе: просвѣщеннѣйшіе іе­
рархи и пастыри ІТзркви, миссіонеры, мужи богословской и свѣт­
ской науки и литературы, а равно и видные дѣятели на поприщѣ 
церковной, государственной и общественной жизни. ---- -=■

Журнальный итогъ =====
„ГОЛОСЪ ЦЕРКВИ44, съ Божьей помощью, блестяще закон­

чилъ первый годъ своего существованія. Численность подписчиковъ 
превзошла еамыя смѣлыя редакціонныя ожиданія, хотя Редакція 
и получила возможность публиковать о выходѣ журнала только 
на исходѣ подписного сезона. Составъ сотрудниковъ журнала не 
только многочисленъ, но и своимъ качествомъ вполнѣ гаранти­
руетъ въ дальнѣйшемъ еще большее достиженіе журналомъ своихъ 
цѣлей, на что и будутъ направлены усилія Редакціи въ 1913 году.



— Въ истекшемъ 1912 году въ „Гол. Церкви", между прочими 
печатались статьи: Московскаго Митрополита Владиміра, Архіеписк. 
Антонія Волынскаго, Архіеп. Николая Варшавскаго, Архіеп. Арсе­
нія Псковскаго,Еписк. Гермогена(б. Саратовскаго), Еписк. Димитрія 
Таврическаго, Епископа Никона (б. Вологодскаго), Еписк. Василія 
Можайскаго, Еписк. Митрофана Гомельскаго, Архим. Димитрія, 
Архимандр. Арсенія, Іером. Николая, П. Мансурова, В. Кожев­
никова, М. Новоселова, И. Айвазова, доц. Моск. Д. Акад. В. Троиц­
каго, профес. Казан. Д. Акад. Іером. Гурія, профес. Нѣжин. Инст. 
свящ. Н. Боголюбова, законоуч. ПБ. Женск. Педагогич. Инст. П. 
Аникіева, К. Меркурьева, члена Г. Думы Г. Шечкова, проф.-чле­
на Г. Совѣта Т. И. Буткевича, профес. ПБ. Дух. Акад. А. Брон­
зова, инспект. гимназіи А. Гораина, доктора В. Николаева, и. д. 
доцента Кіѳв. Д. Акад. Н. Фетисова, Е. Воронца, Свящ. Н. Коло­
сова и мн. др. Въ редакціонномъ портфелѣ на 1913 г. имѣется 
вес. цѣнный матеріалъ по жгучимъ вопросамъ Церкви и Госу­
дарства, принадлежащій перу извѣстныхъ ученымъ, какъ напр. 
профес.-канониста И. С. Бердникова, проф.-канониста А . И . Алмазова 
и мн. др.

=  Печатавшіяся въ „Гол. Церк.44 за 1912 г. важнѣйшія 
статьи изданы Редакціей отдѣльными брошюрами, каковыя и можно 
получать въ Редакціи за вес. умѣренную цѣну. Съ цѣлью
дать духовную пищу и простому народу, Редакція „Гол. Церкви44 
издаетъ „Лепту Обители Святителя Алексія44, религіозно-просвѣ­
тительныя и миссіонерскія брошюрки. Цѣна за сотню 50 коп., 
съ пересылк. 75 коп.-ЗЗ©;

-»« За 1912 г. „РОДОСЪ ЦЕРКВИ44, кромѣ январьск. кн., 
высыпается за три (3) руб. въ перев. Отдѣльный книжки 
ж урнала высылаются за  50 коп. съ пересылкой.

КЪ СВЪДЪНІЮ ПОДПИСЧИКОВЪ и СОТРУДНИКОВЪ:

1) Годовая цѣна журнала ЧЕТЫРЕ руб., за 7» года 2 руб.; съ
дост. и перес. За границу ПЯТЬ руб. Деньги адресовать: „Москва. 
Кремль. Чудовъ монастырь. Въ редакцію „Голоса Цсркви“. Подписка 
принимается и во всѣхъ большихъ книжныхъ магазинахъ, а также 
и въ „Конторѣ Объявленій и Подписки“ Н. Ц. Печковской. Москва. 
Петровскія Линіи*.—За. перемѣну адреса подписчики вносятъ 25 коп.

2) Плата за объявленія на послѣднихъ страницахъ: 1 етран. 
20 руб., 7» СТР- 1° РУ6'. 7* СТР- 5 РУ6-. 7» СТР- 3 Руб. При печа­
таніи много разъ дѣлается уступка по соглашенію.

3) Литературный матеріалъ для „Голоса Церкви" надлежитъ 
направлять и за справками обращаться по адресу: „Москва. Бол. 
Твсрская-Ямская, д. 48. Телеф. 172-76. Ивану Георгіевичу Айвазову". 
Статьи для журнала надо писать четко и на одной сторонѣ листа.

Редакторы „Голоса Ц е р к в и Намѣстпикъ Чудова мопастыря 
архимандритъ Арсеній и и. д. доцента Московск. Духовп. Академіи 

Москов. епарх. миссіонеръ Иванъ Айвазовъ.


